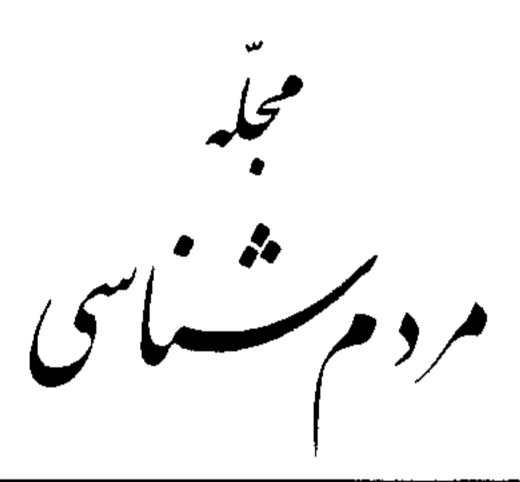
Scan: http://www.new.dli.ernet.in/ PDF: http://www.KetabFarsi.com



دورهٔ دوم – شمارهٔ دی وبهمن واسفند ۱۳۳۷

ويسنده: Y.A. Godard

مترجم: حبيب يغمائي

## طبس

طبسکه گلشن نیز نامیده میشود جزو استان خراسان بشمارست . اینشهر را عربها مدتها دروازهٔ خراسان می نامیدند ، زیرا در زمان خلافت عثمان را پیشازآن که منطقهٔ خراسان را تسخیرکنند ـ این شهررا متصرف شدند .

کسیکه ازبیابانی مخوف و پهناورچون صحرای لوت میگذرد ، وخودرا به طبس میرساند این شهر درنظرش بحداعلی آسایشبخش وزیبا و نشاطانگیز جلوه گر میشود ، گوئی از دوزخ جسته و به بهشت پیوسته است .

مسافری که چند روز درطبس اقامت جست و به آسایش گرائید ، وقتی بدین اندیشه درمی شود که باید چهارصد کیلومتربیا بانی بی آبادانی را به پیساید تاخو درا به پزد برساند ، بدشو اری ازین شهر دل برمی تواند کند . همان قدر که وجود چنین شهری در چنان بیابانی نعمتی غیرمترقب شمرده می شود ، بهمان نسبت لذت آسایش دران بیشتر محسوس است . این کیفیتی است که من بنو بت خود درك و دریافت کرده ام و دیگر چیزی نمی دانم مگر برخی از انلاعات تاریخی که از اینجا و از آنجا فراهم آمده ، و درین مقالهٔ کو تاه از نظر خوانندگان مجله می گذرد .

دروسف موضوعی که مورد علاقهٔ ماست عشق وشور بیش از اندازه غالبه زیان بخش است ، ودرین گونه موارد ضرب السل عربی: حبك الشیئی یعمی ویصم، کاملا مصداق پیدا می کند . کمی قبل از حلول قرن اتم دانشمندی با ذوق و باهنر طبس را بازدید کرده، و چندان شیفته و فریفتهٔ این شهر شده ، و درستایش آن بطوری عنان سخن را رها کرده که من اکنون به جرأت می توانم گفت توصیفی مبالغه آمیز ست این دانشمند خواسته است به کسانی که در مشاهدهٔ چیزهای تازه عشقی و افر و اشتیاقی تمام دارند ، نظر و سلیقهٔ خو در اتحمیل کند ، به همین جهت و قتی مسافرین مشتاق این شهر را می بینند ، و آن را چنان که و صف شده است نمی یا بند ، کله خورده باز می گردند .

اکنون جاده درست است و طی کردن آن بیش از چارده ساعت مدت نسی گیرد \_ چنانکه من با آسایش تمام بی هیچ دردسر پیسودم و چون مسافرتی کو تاه و تفریحی تلقی کردم \_ امادرست دربیست و پنج سال قبل کسانی که بدین راه درمی شدند ، می باید چند روز در راه باشند ، و شبها در باراندازهای ناهنجار بروز آورند ، تا به طبس \_ یعنی شهری که دروازهٔ خراسان نامیده شده است \_ در آیند . ازین روی رسیدن به مقصد پساز تحسل چندین رنج حظی و کیفیتی خاص برای مسافر داشت ، زیرا مسأله ای که حتی مفروضات آن نیز پیچیده و معما مانند بود ، حل می گشت .

#### \* \* \*

من طبس را بابوستان های خیال انگیزش بسیار زیبا یافتم ، واین شهر را

همانطورکه هست دركکردم، يعنی شهری اسرار آميز، منقطع از آبادی ومحاط در بيابانها، که گوئی عطيه ای آسمانی و توفيقی شگفت انگيزست، که هست و کوشش انسانی آن را فراهم آورده است . آبهای صاف که از فواره ها می جهد از ميان نخلستانها و نارنجستانها می گذرد ، و در همين حال درختانی را که عطر آنها در کشورهای سواحل مديترانه معروفست مشروب می سازد ، اين همه بنظرمن معجز دمانند و شگفت آميز جلوه کرد .

من یك نوع حق شناسی تحسین آمیزی نسبت به حسن خان از خانسواده شیبانی ها احساس كردم. این شخص كه در آغاز قرن نوزدهم می زیسته در طراحی و آبادی شهر طبس اهتسامی بكار برده که مخصوصاً و قتی موقعیت مكانی و مقتضیات زمانی را در نظر بگیریم ، چنان اهتمام و كوششی غیر منتظره بوده است ، گرچه تأسیسات عمرانی اصفهان را كه دو قرن پیش ازین تاریخ صورت گرفته بوده می توان سرمشق وی دانست .

دربارهٔ این شخص مجال تحقیق بیشتری نیافته که آیا جز طرح واجرای نقشهٔ عسرانی طبس که درابتدای قرن نوزدهم انجام پذیرفته ، فضایل ومحاسنی دیگر نیز داشته است یا نه ؟ امیدوارم خوانندگان مجله این شکاف را پرکنند . بعضی از روزنامهها ومجلههای فرانسه تحت عنوان « نامههای خوانندگان » مبحثی خاص دارند که خوانندگان در موضوعهای مطروحه نظرخودرا ابراز میدارند ودرتصحیح اشتباهات و توضیح مطالب تشریك مساعی می کنند ، زیرا بهتردانستن بهترشناختن است .

وجود طبس درمیان کویرلوت شاید دراعصار گذشته نیز مسألهای بغرنج ومهم بنظرمی آمده است ، با این همه این شهر از زمانهای بسیار قدیم نقطهٔ ارتباط جهانی ، و معبر کاروانیانی که بکرمان و یزد واصفهان و دیگر نقاط آمد و شد داشته اند ، بوده است . . .

طبس درابتدا از دو شهر تشکیل می شده و بهمین جهت است که عربها آنرا بصیغهٔ تثنیه «طبسین» می نامیده اند . . . . درین شهر از دورهٔ اشکانیان آتشکده هائی معروف وجود داشته است . طبس فعلی بوسیلهٔ عبدالله بن عسرو

در زمان خلافت عشمان بنا نهاده شده است . استخری و مقدسی در کتابهای جغرافیائیخود که درقرن چهارم هجری تألیف شده است مریك شرحی دربارهٔ این شهر نوشته اند .

استخری گوید: طبس شهری است پرجمعیت تر از شهرقاین ، خانه هایش از خشت و گل ساخته شده . دارای حصاراست ولی ار آئ ندارد . هو ایش گرم است . باغستانهایش محصول خرمای فراوان دارد . مجاری آب این شهسر روگشاده است . حمام هائی گرم و نظیف و منظم دارد . این مطالب مربوطاست بسال ٤٤٤ هجری مطابق باسال ۱۰۵۲ میلادی .

دردورهٔ اقتدار سلجوقیها ناصرخسرو سیاح و نویسندهٔ معروف ازینشهر گذشته و شرحی مبسوط دربارهٔ آن نوشته است .

او ازامیری بنام گیلکیبن محمد سخن میراند. بگفتهٔ این نویسنده ، درین عصر صلح وامن درطبس حکسروا بوده. و براثر مراقبت دقیق نیروی انتظامی امیرگیلکی هیچگونه قتل و سرقت اتفاق نسیافتاده ، درصورتی که پیشازان درزمان سلاطین آل بویه این ناحیهٔ بیابانی، بواسطهٔ قبایلی،که راهزنی ومسافرین را لخت می کرده اند ، سخت ناامن بوده است .

ناصرخسرو اضافه میکندکه مندرهیچ منطقهای ازبلاد عرب ندیدهامکه عدالت بدینحد و بهازین رعایت شود .

بعدها منطقهٔ طبس یکیازمراکزاسماعیلیانگشت ، که آنبارا باطنیان نیز مینامند . اسماعیلیان این شهررا درحیطهٔ سلطهٔ خود درآوردند هسچنانکه تون وگناباد ودیگر بلاد آن نواحی را . . .

بگفتهٔ ابنالاثیر درسال ۶۹۶ یکی ازامرای تابع سلطان سنجر سلجوقی این شهررا ازدست اسماعیلیها بازگرفت .

در زمــان تیسوری ها میبینیم که این شهــر جزو قلمرو سلطان حسین بایقر است .

درزمان شاه عباس صفوی ازبکها بهطبس حملهور شدند و آن را بکلی منهدم ساختند . سلسلهٔ صفویه در دوقرن شانزده وهفده و ربع اول قرن هجده مسیحی درایران سلطنت داشتند . آنها مذهب شیعه را مذهب رسمی دولتی قراردادند و برای تسهیل زیارت مشهد کاروانسراهای متعدد درراه ساختند . قبل ازآن هم آبانبارهائی درراه کاروانی وجود داشتکه گنبدهای کوچك آن همواره درطول راه دیده می شد .

دراواخرقرن هجدهم میلادی طبسدارای والیان وحامیان واقعی گردید، باین معنی که دودمان شیبانی که از قبیلهٔ زنگوئی عرب بودند و در نزدیکی های طبس سکونت داشتند درین شهر مستقر شدند، و آنجا را مرکز حکومت خود قراردادند. یکی از افراد این طایفه حسن خان شیبانی است و اوست که وضع طبس را تغییرداد، و برای این که آن را بصورت شهر در آورد اقداماتی کرد که باتوجه بموقع جغرافیائی این منطقهٔ دورافتاده تعجب آوراست. او در دورشهر حساری چهارضلعی با برجهای استوار واستحکامات مناسب بر آورد. در داخل شهر بازاری سر تاسری ایجاد کرد، و در مدخل بازار میدانی مربع ساخت، و در اطراف این میدان آب انبارهای بزرگ و حمامها بنانهاد. همچنین خیابانی عریض از هر دوسوی مشجر احداث کرد که بباغ بسیار زیبائی بنام «باغ گلشن» که دارای انواع در خت مخصوصا خرما و مرکبات است ــ منتهی می شد. این باغ و این خیابان امروز نیز تقریبا بهمان حال باقی مانده است.

درین باغ حوضی بزرگ بافواره های متعدد وجود دارد که آب \_ یعنی این مایع گرانبها \_ را مانند تحفه ای با سسان می فرستد . باید بوضع شرق و مخصوصا آسیای مرکزی کاملا آشنا بود تا اهمیت باغ و آب را در چنین مناطقی درك کرد. این شهر در آن واحد موجب آرامش ف کرولذت روح و آسایش تن است ، و همچنین پناه گاهی است در مقابل گرمای طاقت فرسا .

درین ناحیه همه جا بیابان آیینه و از می درخشد . ریگ روان چون دشمنی در کمین و درانتظار فرصتی است که بمحض و زش بادهای خشك آسیای مرکزی به باغستانها هجوم آورد و پیروزمندانه بمزارع و کشت زارهائی که با نهایت مشقت نگاهداری شده حسله و رشود ، و آنهار ابپوشاند ، و از نو بصورت بیابان

درآورد . اما درچند لحظه همه چیزآرام میشود ، لطافت هوا ولذت زندگنی باز میگردد ، ومشکلات فراموش میشود .

طبس دریك روز بهاری آرام و بی صدا ، روشن و تابناك ، آكنده از گلها و مركبات، مدهوش و حیرت زده از زمزمهٔ جویباران، و سرمست از نوای بلبلان، جلوه ای از خوشبختی و سعادت است. درین هنگام است که این شهر از دشو اری های احتمالی فردا نمی اندیشد ، و دم را غنیست می شمارد ، و به ساعاتی که می گذرد توجه ندارد ، و در بی خبری و خلسه فرو می رود .

# مراغيان رودبار قزوين

در دیوان ابوالقاسم عارف با ترجمه انگلیسی دینشاه ایرانی که در سال ۱۳۱۶ در بمبئی بچاپ رسیده ، مقدمهٔ ازخود عارف دیده میشود که میگوید زادبومشرودبارقزویناست وازهمان مردمیاست که مراغهای خوانده میشوند. رسوم وعاداتی که درین دیباچه ازین مردم یادشده بخوبی یادآورآیین زرتشتیان است بهمین مناسبت مقالهای در بارهٔ همین مردم ، بقلم عبدالحسین ابن حاج ابوالقاسم بیابانی دیده میشود: «احوالات مراغهای های ساکن رودبارقزوین بیابانی از خرداد ماه ۱۳۰۵ خورشیدی ، بسست تحصیلداری برودبارقزوین مأموریت یافت و درهنگام پنج سال درمیان این مردم که جمعیت آنان درهشت قریهٔ رودبار ، رویهم ، بسه هزارو پانصدتن برآورد شده ، بسربرده و قریه و شته را که مرکز مراغیهاست و محل بزرگی است در میان رودبار ، مرکز مالیاتی برگزید . (۱)

آنچنانکه ازمقاله بیابانی دانسته میشود مراغیها در رسوم وعادات ازمردم

۱ -- مشتبه نشود با رودبارگیلان ، جاییکه از برای درختان زیتون خود معروف است .

دیگر آن سرزمین باز شناخته میشوند ، نظر بهسین امتیاز مدیسر فاضل مجله مردم شناسی آقای هانیبال از من خواستند که ازینان آنچه یاد آور آیین باستانی ایران است ، بقلم آورم ، باید بگویم جزهسان مقاله بیابانی و کتاب مینودر ، سندی ازین مردم در دست ندارم بگواهی بیابانی اینان مردمانی هستند تندرست وخوش بنیه و خورش بنیه وخوراستگو و درستکار و در زندگی کوشا و کارگر و پاکیزه مردم مراغه آذر بایجان بستوه آمده ، بناچار از آنجا مهاجرت کرده برود بار قزوین فرود آمدند ، این است که آنان را بسراغه باز خوانند . برخی آنان را کله بزی خوانند بعقیدهٔ نگارنده این سطور این نام شاید از اینجا برخاسته باشد که اینان ، خوانند بعقیدهٔ نگارنده این سطور این نام شاید از اینجا برخاسته باشد که اینان ، چیانکه بیابانی گفته ، در پیشگویی مهارتی دارند و نزد دیگران ، در آنجاها ، چیانکه بیابانی گفته ، در پیشگویی مهارتی دارند و نزد دیگران ، در آنجاها ، همین هنر شهرتی دارند این پیشگویی ها با کله بزی انجام میگیرد ، چیزی همانند پیشگویی یافال ، مروا و مرغوا (Omen = Praesagium) نزد یونانیان و رومیان و اقوام دیگر که با قربانی جانداری چون گاو و گوسفند و مرغ انجام میگرفت . (۲)

برخی هم آنان را زرتشتی نامند . درمیان مراسمیکه ازآنان یاد شده ، رسم سدره پوشیدن وکستی بستنکاملا زرتشتی است ، جزاینکه این رسم بسیار کهنسال ایران ، درمیانآنان پسازهمسر برگزیدن یا زناشویی پسران و دختران انجام میگیرد . (۳)

چنانکه میدانیم سدره پیراهنی است سفید وساده و گشادکه تابزانومیرسد، بی گریبان و باآستینهای کو تاه ، کستی یاکشتی بندی است سفید و باریك و بلند که از هفتاد و دو نخ پشم سفید گوسفند تابیده میشود هرزرتشتی پساز هفت

۲ – آریچوپیش آید قضا مرواشود چون مرغوا -- جای شجرگیردگیا جای طربگیردشجن. معزی مروا بخیم میم بستی نقل ایک و مرغوا بخیم میم شدآن است یعنی فال بد ، قطر ان گوید :

گردد از مهرتو نفرین موالی آفرین کردد ازکینتو مروای معادی مرغوا

مروا و مرغوا هردو از واژهٔ مرغ ساخته شده : باپرش یا بابانگ مرغی پیشآمد خوب یا بد را پیشبینی میکردند .

۳ – درباره سدره وکستی نگاه کنید بگزارش اوستای نگارنده ، خرده اوستا ص ۵۸ – ۷۶

سالگی از پوشیدن سدره که جامهٔ پارسایی و پرهیزکاری است و ازبستن کستی که بند بندگی خداوند است ، سهبار بدورکس ناگزیراست :

همه نرد شاه زمین آمدند به بستند کشتی بدین آمدند (شاهنامه)

ریسمان سبحه بگستند و گستی بافتند گوهر قندیل بشکستند و ساغر ساختند (خاقانی) .

نزد ایرانیان درپارینه سدره وکستی ازبرای دختروپسر در پانزده سالگی که سن بلوغ دینیاست واجب بود رسم مراغیان رودبارکه دختران وپسران پساز زناشویی سدره میپوشند وکستی میبندند یادآور آیین زرتشتی است نزد مراغیان ۱۸ و ۱۵ سالگی ، سن بلوغ پسران و دختران است دیگر اینکه گفته شده زنان مراغهای رودبار پساززائیدن ودشتان (زنحایض) تاچهل روز نباید بظروف خانه دست زند وچیزی را بیالاید باید ازهرکاری برکنار ماند.

بیشك اینهم آیینی است که شاید از نیاكان زرتشتی خود بارث برده باشند دراوستا (وندیداد) و بسیاری از نوشتهای دینی پهلوی و پازند دستورهایی درین باره آمده ، بویژه این زنان درهنگامی که آلودهاند نباید با تشكده در آیند و با ذرمقدس نگاه کنند این چند فقره رسم و آیین نزد مراغیهای رودبار نباید مایه شگفت کسی بشود .

باید بیاد داشتکه هنوز نزد بسیاری از مردم ایران برخی از آیین دیرین، پایدار است .

درسرزمینهای پهناور اینکشور بسا برسومی برمیخوریم که بهیچروی پیوستگی بدین کنونی ایران ندارد بویژه نزد مردمی که دور از شهر بزرگی هستند یا در یك آبادانیکه از هرسوی کویر وریگزار یانمك لاخ آنرا فراگرفته یا مردمی که درکوه و دره زندگی میکنند .

نزد چنین مردمانی آداب دیرین از روزگاران پیشین بجای مانده و پشت به پشت میگردد ، چنانکه گوش (لهجه) مخصوص بخود هم دارند و با هم لغتهایی که هنوز برسرزبان دارند یادآور روزگار اوستایی و پارسی هخامنشی

است. نمونه چند واژه رایج نزد مراغیان را که نگارنده دیده ، بسیارگرانبها و با ریشه و بنیاد است .

ما خود بسا باینگونه رسم وآیین برمیخوریم یا میشنویم و یا میخوانیم چون از آیین پیشین نیاگان خود آگاه نیستیم ، نمیدانیم که از کجا سرچشمه گرفته است مثلا بسیاری ازما نمیدانیم بچراغ تعظیم کردن و باحترام سرفرود آوردن یعنی چه .

شایدکتاب جکسن او ستاشناس نامور امریکائی که در ۸ ماه اوت ۱۹۳۸ -امرداد ۱۳۱۶ درگذشت ( ایر ان پیش و کنونی ) گواه بسیار خوبی درین زمینه باشد . (۱)

آری گذشته از چند رسم کو چك ، مسائل بزرگ و مهم دیگردر آیین تشیع ، از آیین مزدیسنا بجای مانده که در اینجا مجال یادکردن آنها نیست .

اینك چند مثال از آداب کم وبیش بزرگ ، همانند آداب مراغیان رودبار، که در پخشهای دیگرایران دیده میشود . البته این نمونه ناچیزی است از صدها آداب همانند دیگر : نگارنده درماه آبان ۱۳۳۳ با چندتن از دوستان از برای دیدن هیرمند که دراوستا رود مقدسی یاد شده و دریاچهٔ زره یاهامون و کوه خواجه که دردل آب سر برافراشته رفتیم . کوه خواجه که دراوستا وشیدرن خواجه که دردل آب سر برافراشته رفتیم . کوه خواجه که دراوستا وشیدرن بزرگ بود بربالای آن کاخها و پرستشگاههای باشکوه برپا بود هنوزهم مردم سیستان بزیارت آن ویرانها میروند وبالای آن کوه شگفتانگیز قربانی میکنند وازخداوندگار رستگاری و کامیابی خواستارند اگراز آن مردمی که ازجاهای دور با رنج فراوان خودرا بآن پشته میرسانند ، بیرسید که از این ویرانها وازین جایگاه تفتیده و خشك که کسی در آنجا خانومان ندارد ، چه میخواهید و کی گفت که ازین ریخته و پاشید گیها ، کارتان سروسامانی خواهد گرفت و بمراد دان خواهید رسید ؟ یقینا پاسخی از آنان نخواهید شنید . چه بگویند . جز اینکه نیاگان آنان از روزگاران اشکانیان و بالاتر از آن روزگاران هم بزیارت

<sup>1 -</sup> Persia past and present by W. Jackson New York 1960

آنجا میرفتند ، آنان نیز پساز هزار سال ویرانی آنجا و دگرگون شدن آیین باستانی ، بزیارت آنجا میروند .

گوبینو ، دبیرسفارت فرانسه که درآغاز پادشاهی ناصرالدین شاه قاجار ، درایران بود درکتاب خود : «سهسال درآسیا» شرحی مؤثر ازاحساسات مردم ایران دربارهٔ دین دیرینشان و یادگارهای خوبی که مردم ازدین پدران خود ، دارند مینویسد : در برخی از شهرهای ایران خانوادهایی هستند که اگر کسی از آنان بمیرد ، درهای سراچهای راکه آن کس درآنجا جان سپرده ، میبندند ، انچنانکه کسی نتواند براز آنان پی برد . آنگاه آتشدانی نزدیك بستر مرده ، میافروزند و بخورمیدهند ، پساز آنکه بوی خوش برخاست ، کتاب گرانبهایی میافروزند و بخورمیدهند ، پساز آنکه بوی خوش برخاست ، کتاب گرانبهایی چندین بار بگرد درگذشته میگردانند این کتاب پراکنده و پریشان که فقط چند و رقی از آن بجای مانده ، نه کسی میتواند آن را بخواند و نه میداند چه کتابی و گرداندن آن اوراق مقدس ، اوستاست . پساز برگزاری این مراسم و گرداندن آن اوراق مقدس ، مابقی آداب میت را آنچنانکه نزد مسلمانان را بجای میآورند . (۱)

دیگرآتشافروزی دربرخیازسرزمینهای ایران رسمی است که از روزگاران گذشته مانده ، پیوستگی باآیین امروزی ایران ندارد ، از آنهاست آتش افروختن در تکیه ها : درعقد اشهری که درمیان نائین واردکان یزد است ، سه تکیه دیده میشود ، یکی از آنها که بزرگتر و کهنتر است ، ساختمانی است آجری ، هنگام عزاداری دههٔ عاشورا روی این بنا باچوب و بو تهٔ فراوان آتش میافروزند ، آنچنانکه روشنی آن از یک فرسنگراه دیده میشود . گذشته از اینکه طاقنماهای تکیه را آیین بسته در آن چراغهای گوناگون میافروزند ، آن آتش هم که کلک نام دارد باید همواره درده روز سوکواری برفراز آن ساختمان روشن بماند یکی از بزرگان خانواده های آنجا ، مانند موبدان در پارینه ، بنگه بانی آن آتش یکی از بزرگان خانواده های آنجا ، مانند موبدان در پارینه ، بنگه بانی آن آتش یکی از بزرگان خانواده های آنجا ، مانند موبدان در پارینه ، بنگه بانی آن آتش

<sup>1 -</sup> Trois Ans En Asic (De 1855 A 1858) par Le Cte De Gobineau, Paris 1859 p. 378

گماشته میشود تاآنآتش درینده روز زنده بماند وخاموش نگردد. (۱) درهسین عقدا که چنین رسمی یادآور آیین زرتشتی است ، درجنوبآن یکی اززیارتگاهان زرتشتیان است . درسنت استکه یکیاز دختران یزدگرد سوم را که تازیان دنبال کرده بودند باین کوه پناه برد ودرآغوش آن پارهسنگ از گزند دشمنان رهایی یافت .

هنوز زرتشتیان ایران بآن زیارتگاه میروند ونذورات تقدیم میکنند . همانند زیار تگاه عقدا ، جایی است دردامنهٔ کوه ، درهشت فرسنگی شمال شرقی یزدکه آن زیارتگاه را پیرسبز یا چګچکو خوانند . گویندکه یکیازدختران یزدگرد از بیداد و آزار تازیان باین کوه پناهبرد. (۲) چنانکه میدانیم درسرزمین ری ، کوهیاست بنام بیبیشهربانو ، آنجا هم باید پناهگاه یکیاز دختران یزدگرد باشد در ایران چندین سنگ خارا پناهگاه دختران یزدگرد پنداشته شده است . ناگزیـر با این داستانها خواستند بگویند که سنگهـا را برآن دختران دل بسوخت وآنان را ازآزارعربهای سنگدل درآغوشخود نگهداری کرد . خورکه مانند جزیرهٔ در دل اقیانوس ریگ جای دارد و از هرسوی کویر ونمكزار آن را فراگرفته ، چهارهزار از مردم مرزوبوم ما درآنجا بسرميبرند وآن بخشی است از جندق و بیابانك درآن سرزمین دورافتاده هنوز بسیاری ازآیین پیشین بجای مانده ، چنانکه گوش (لهجه) آنان ازدستبرد زبان بیگانه تازی نسبة برکنار مانده است . مردم آنجاگویندکه تاچند صد سال پیشازین نیاگان شان زرتشتی بودند . البته نیاگان همه ایرانیان مزدا پرست بودند اما درآن سرزمین این یادبود تازه تراست . درآنجا آتش افروزی جشن سده دردهم بهسنماه هنوزكم وبيش رواج دارد وكويند ازروزىكه اينرسم درآنجااهميت پارینه خودرا از دست داد ، بخشایش باران روی بکم وکاستی نهاد و دچار خشكسالي شديم.

ازاینکه در سراسرایران زمین بزرگ اینگونه رسم وآیین ازدین زرتشتی

۱ – جشن سده ، نشریه انجمن ایرانشناسی ، تهران ۱۳۳۶ ص ۳۳ – ۲۶ .

۲ – فرهنگ بهدنیان ، گردآوری جمشید سروشیان فرهنگ ایران زمین ، تهران ۱۳۳۰ ص۲۰۶

بجای مانده واین چند فقره را که درین گفتار یاد کردیم ، نسونه بسیار کوچکی است از صدها رسم و آیین دیگر، باید بیاد داشت که ایرانیان فور آدر هنگام استیلای تازیان بدین مهاجمین خود در نیامدند . قرنها طول کشید تا دین نو رفته رفته بهمه جا راه یافت . در بسیاری از جاهای ایران زمین بزرگ نفوذ اسلام نسبة نو است ناگزیر در چنین جاهایی یادگارهای نیاگان بیشتر و بهتر بجای مانده است . هرچند که در تاریخ ایران پیش تر رویم ، می بینیم گروه پیروان آیین کمن انبوه تر میشود و هستند هزاران هزار مردمی که از دین نیاگان خود دست بر نداشتند . در نوشتهای جغرافیایی که از دانشمندان پیشین در دست داریم چون این خرداذبه این الفقیه اصطخری این حوقل این رسته حدود العالم و متأخر تر المقدسی یاقوت ( معجم البلدان ) یا ابوالفداء ( تقویم البلدان ) و متأخر تر از همه حمد الله مستوفی ( نزه قالقلوب ) می بینیم که در همه جای ایران صدها از هم در می بریاست ، یعنی بگواهی این نویسندگان از سده سوم تا سده هشتم محبری ، هزارها ایرانیان بگرد آذر ایزدی بستایش و نیایش دلگرم بودند .

بگفته تولستویی میخانها نمودار میخوارگان است . ناگزیر از اینانی که زود یا دیر بدین دیگر درآمدند ، چیزی از دین پیش مانند میراثی از برای فرزندشان بجای میماند .

یکی ازین گواهان کتبی که میرساند ، چگونه ایرانیان درطی این قرون ، برای نگهداری آیین نیاگان یا میراث پدران خود ، درزدوخورد بودند ،کتاب فردوس المرشدیه یا سیرت نامه شیخ ابواسحق کازرونی است .

این کتاب را محسودبن عثمان در سال ۷۲۸ قسری در کازرون بفارسی درآورده است اصل این کتاب بزبان عربی بوده ، تألیف خطیب امام ابوبکر محسدبن عبدالکریمکه گویا درسال ۵۰۲ قمری درگذشته باشد .

خود شیخ ابو اسحق کازرونی پیشوای نامورصوفی که شیخ مرشد خوانده شده ، درسال ۲۶ هجری در گذشت، ابراهیم نامداشت، ابراهیم پسرشهریاراست که مسلمان شد ، اما پدرشهریار که زادان فرخ پسرخورشید باشد زرتشتی بود. شیخ مرشد هرچند صوفی بود درستیزه باپیروان دین نیاگان خود کوتاهی

نکرد آنچنانکه مصداق گفتهٔ ابوحنیفه اسکافی شاعرقرن پنجم گردید:
ازعدو آنگاه کن حذر که شود دوست وزمغ ترس آنزمان که گشت مسلمان درشیر از نامه که درسال ۱۳۶۷ تألیف شده دربارهٔ این مرشد آمده: مولد مبارکش از نورد کازرون، پدرش شهریار دربدو حال مسلمان شد ومادرش با نویه نام داشت... شصت و چهار خانقاه را اساس فرموده ... بیست و چهار هزار شخص از گبر و یهود بدست او مسلمان گشتند . هسواره درجهان باطوایف گبران ولشکر کفار مبارزت میفرمود ازین معنی اورا شیخ غازی میخواندند . (۱)

درفردوس المرشدیه چندینبار ازستیزه زرتشتیان ومسلمان سخن رفته بویژه درجایی که ازبنای مسجدی درکازرون وویران شدن آن بدست زرتشتیان یاد شده ، شایان توجه است . (۲)

همچنین باید بیادداشت که ازهمان آغاز اسلام بسیاری از پیروان دینهای دیگر بظاهر خودرا مسلمان خواندند تا از گزند تعصب برکنار مانند یا از زیر بار گران گزیت (جزیه) رها شوند . بدا بروزگار کسانی که مانند ابن المقفع یا روز به پسر دادویه وافشین پسر دیوداد که پس ازچندی رازشان از پرده برون افتاد وجان خودرا درسر آیین پدران خود باختند . ابن مقفع در حدود سال ۱۹۳۸ وافشین درسال ۲۸۰ هجری کشته شدند مانند اینان در تاریخ ایسران فزون وفراوان داریم ناگزیر درچنین روزگارانی که دوران فرمانروایی دیو تعصب است کسی را یارای نشان دادن کیش و آیین پیشین نبود و بایستی از بسرای نگهداری جان خود و کسان خود و خانومان خود ، دین و ایمان خویش پوشیده دارد ، چیزی برزبان نیاورد که خونش هدرومالش هباگردد . از ینگونه مردم اند گروه دینی دروزکه در لبنان وسوریه بسر میبر ند و مندائیها یا صبیها که درعراق وچند صدتن از آنان درخوزستان زندگی میکنند و کردهای یزیدی که در ترکیه و عراق و ایران پسراکنده هستند خود نگارنده در سالهای ۱۲۸۷ — ۱۲۸۸

۱ - شیرازنامه تألیف ابوالعباس احمدبن ابیالخیر زرکوب شیرازی باهتمام بهمن کریمی طهران
 ۱۳۵۰ - ۱۳۱۰ ص ۱۰۹ .

۲ – فردوس المرشديه في اسرار العمديه تأليف محمودين عثمان بكوشش ايرج افشار تهران ۱۳۳۳ س ۲۶ – ۲۹ .

خورشیدی با چند تن ازدروز لبنان درمدرسه لائیگ Larque فسرانسه ه دربیروت همشاگرد بسودم درآن مدرسه (Internat) دوست شبانسروزی همدیگر بودیم . پس ازآنکه دانستم آنان را آیین دیگری است ، خواستم چیزی ازآنکیش بدانم ، بااینکه هنوز جوان و خردسال و ساده بودند ، ازبروز دادن آن راز مانند سال خوردگان آزموده ، خودداری میکردند .

درسال ۱۳۰۶که رهسپار هند بودم ، دیگر باره گذارم به بغداد افتاد وچند روز درآنجا بسربردم ، باچند تن ازمندائیهاکه درآنجا زرگری داشتند ، آشنا شدم ، آنچه کوشیدم که چیزی از آیین شان از زبان خود آنان بشنوم کامیاب نشدم .

البته آنانیکه شکیباتر بودند و بیشتر وقت داشتند ، کامیاب شدنـــد و امروزهکتابهای خوبی ازین سه گروه دینیکه یادکردم ، درزیردست داریم .

ازآنچه گذشت، پیداست که مراغیان رودبار قزوین مانند همه پیروان دنیائی کوچك آیین خودرا ازبیگانگان پنهان میدارند. نه ازگفتار بیابانی چیزی ازین آیین بدست میآید و نه ازکتاب «مینودر» که آنرا درآغاز این مقال یاد کردم. درست است که یك دوفقره رسم و راه آنان یاد آور دین زرتشتی است ، اما اینگونه راه و رسم را درمیان همه مردم ایران زمین ، چنان که گفتم ، مینوان سراغ داد. بسا اینگونه راه و رسم هم برخلاف آیین زرتشتی است از آنهاست ، بگواهی «مینودر» (ص ۱۳۱) «مراغیها از سگ بسیار پرهیز میکنند». (۱)

حمداله مستوفی قزوینیکهکتاب نزهتهالقلوب را درسال ۷۶۰ هجری نوشته درسخن ازرودبار قزوین ، مراغیان را چنین یادکرده : « ومردم آنجا (رودبار) مذهب بواطنه داشتهاند وجمعی راکه مراغیان خوانند بمزدکی نسبت کنند اما اهل رودبار تمامت خودرا مسلمان شمارند» . (۲)

۱ - درباره سگ جانوری کهنزد ایرانیان گرامی و آزردنش درمزدیسنا گناه!ست نگاه کنید بهفرهنگ ایران باستان ، پخش نخست ، نگارش نگارنده ، تهران ۱۳۲٦ ص ۲۰۲ - ۲۱۹ .

٢ - نرهةالقلوب تأليف حمدالله مستوفي قرويني باهتمام ليسترانج ، ليدن ١٣٣١ ص ٦٦ .

آری الموت سرزمین بواطنه با استعیلیان در همسایگی رودبار از ساا ۳۸۳ هجری پایگاه حسن صباح که درسال ۱۵۸ درگذشت ، گردید هسچناز پایگاه جانشینان و پیروان او بود تاسال ۲۰۶ که بدست هلاکو افتاده و یران گردید . ناگزیر درهنگام صد وهفتاد سال ، مردم رودبار هم از پیروان حسن صباح بشمار بودند . گمان نمیرود تاپیش از ویرانی و گشتار کشور گشای مغولی مردم آن سامان دین وایسان دیگری داشته باشند مگراینکه بگوییم درآن روزگاران هم مراغیان توانستند آیین خودرا پنهان دارند!

بگفته مراغیهای رودبار آنچنانکه دردیوان عارف و «مینودر» آمده اینان درهزار یا هزار ودویست سال پیش ازین ازبیداد وتعصب مردم مراغه آذربایجان بتنگ آمده ، برودبار قزوین پناه آوردند . (۱)

درینجاستکه میتوان پرسید: چرا اینان خودرا از چال بیرونکشیده ، بچاه افکندند؟

مراغه درآذربایجان درسال ۲۲ هجری بدست مغیرة ابن شعبة ثقفی گشوده شد ، قزوین ودرجزء آن رودبار بدست عرب دیگر بنام براءبن عازب درسال ۲۶ هجری گشوده شد ، این دوسرزمین بفاصله دوسال ازهندیگر بسدست لشکریان اسلام درآمد و گرفتار بیداد وستم تازیان گردید . ایرانیان درین دو مرزوبوم مانند همه جای ایران درامان نبودند ، جان وناموس ومال آنان دستخوش غارت بود ، درکشور پهناور ایسران بهرجاکه روی میآوردند ، کمینگاه تعصب اهریسنی بود .

دیگر اینکه گویند نامی که باین گروه دینی داده شده ، ازمراغه آذربایجان است ، چون از آنجا آمده بدانجا باز خوانده شده اند . آنچنانکه میدانیم گروهی ازپیشینیان مانند ابن الفقیه ویعقوبی ویاقوت ودیگران نوشته اندکه مراغه نام عربی است که بعدها بآن قریهٔ آذربایجان داده شده است (۲) : مرغ مراغه نام عربی است که بعدها بآن قریهٔ آذربایجان داده شده است (۲) : مرغ م

۱ مینودر یا بابالجنة قروین نگارش سید محمدعلی گلریز تهران ۱۳۳۷ ص ۲۲۸ - ۲۶۱ .
 ۲ - اینالفقید ، کتابالبلدان چابلیدن ص۲۸۶ . یعقوبی، تاریخ ، چاپنجف جز، دوم ص۳۵۰ .
 باقوت ، معجمالبلدان .

مراغه \_ مراغ در منتهی الارب چنین گردانیده شده : فراهم آمدنگاه پشکل گوسیند ، غلطید نگاه ستور .

نام پیشین آن سرزمین را « افراه روذ » و نزد برخی « افرازه روذ » یاد کردهاند .

نوشتهاندکه مروان بن محمد درلشکرکشی خود درسال ۱۲۳ بسوی موقان و گیلان ، چون بسرزمین « افراه روذ » رسید ، آنجا را به سرجین سسرگین انباشته دید و آن قریه را مراغه خواند . رفته رفته ، قریه را انداخته ، مراغة گفتند .

آیا ممکن نیست ازبرای جستن بنیاد نام این گروه دینی رودبار . بگوییم که این نام ازهمان بنیاد واژهٔ مرغ فارسی استکه بسعنی چراگاه است ومعرب آن مرج است .

هسین و اژه درلهجهٔ کردی مرغه شده و دراوستامر غا آسده آمده است . مراغیان رودبارکسانی راکه بکیش و آیین آنان نباشند ، پشهای خوانند . درفارسی و اژه ای که این مفهوم را برساند ، نیافتم و دربسیاری از گوشها یا لهجه های ایرانی که فرهنگی یا لغت نامه ای از آنها درزیر دست دارم ، نیز نیافتم . در اوستا چندبار بو اژه پشه آنها برمیخوریم : یسنا ، هات ۱۱ یارهٔ ۳ ، بهرام پشت پارهٔ ۲ و و و و بمعنی گناه یا بزه بکار رفته است . شاید پشهای نزد مراغیان بسعنی گناه کار ، یا بزه گرباشد ؟ (۱)

از آنچه گذشت دربارهٔ این گروه دینی رودبار ، بااین دوسه سند نارسا ، حکسی نسیتو آنکرد ، بویژه اگر بهراس و بیسی که آنان از تعصب هم میهنان خود دارند ، مسئله تقیه یاکتمان هم را از تشیع آموخته باشند ، دیگر براز نهانی یا عقیده دینی آنان بهیچروی پی نمیتوان برد .

مراغیانکه دررودباردرچهارده ـ پانزده دهکدهبسرمیبرند لهجهمخصوص بخود دارند واین لهجه استکه بیش ازهرچیز آنان باارزش است . هفت .

۱ - نگاه کنید به یادداشتهای گاتها نگارش نگارنده تهران ۱۳۳۹ می ۳۸۰ ۳۸۰ .

هشت سال پیش ازین پروفسور بنونیست Benveniste دانشمند فرانسه بهسراهی آقای هانیبال مدیر محترم مجله مردم شناسی ازبرای تحقیق درین لهجه برودبار ، رفتند هنوز یادداشتهای بنونیست انتشار نیافته ، همچنین دوست فاضل گرامی من آقای منوچهر ستوده ، بهسینقصد ، چندینبار برودبار رفتند ، امید است بزودی ازواژه نامه مراغی برخوردار شویم واین چنین چیزی بذخیرهٔ لغوی ما افزوده شود . اینك درپایان نمونه چند واژه از گوش مراغی ، آنچنانكه در «مینودر» یاد گردیده است :

کرك = مرغ . زوا - پسر . کینا = دختر . جن خون . دنه = بینی. زوان خون . افغل خون دفال . دور = درخت . مرجو = عدس . کا =خانه . دوئج - لحاف . منگ = ماه . کولوك = باران . وارف = برف . سمر = کاه . سوچهمك = لوبیا . شویك = پیراهن . زمو - داماد .

دکتر محمد معین اسناد دانشگاه تهران رئیس سازمان لفتانامهٔ دهخدا

# دژ هوش ربا

### (قلعة ذات الصور)

درنیمهٔ اول سال ۱۳۳۷ بدعوت «مرکز تنبعات علمی» پاریس برای ایراد چند سخنرانی درسربن ومؤسسات علمی دیگر ، بپاریس شنافت . ازجمله دو سخنرانی دربارهٔ مولانا جلال الدین مولوی بلخی دردانشکدهٔ ادبیات (سربن) وانجمن فرانس \_ ایران (درموزهٔ گیمه) ایرادکردکه متن فرانسوی آن درهسین کتاب مندرجست و آن بر دوبخش است :

بخش اول درترجمهٔ احوال وآثار او وشرح وتحلیل دوشاهکار وی : مثنوی وغزلیات .

چون درایرانکتب ورسایل چند درسالهای اخیرتوسط محققان دراین موضوع نوشته شده ازترجمهٔ فارسی این بخش صرفنظر میشود .

بخش دوم شرح آخرین داستان مثنوی بنام «دژهوش ربا» یا «قلعهٔ

ذات الصور» است که متن کامل آن بزبان فرانسوی درهمین شمارهٔ مجله درج میگردد و خلاصهٔ آن نیز بفرانسوی در مجلهٔ «ایشتار» Ishtar چاپ پاریس شمارهٔ ۳ مورخ سپتامبر۱۹۵۸ چاپ شده و تصویری از آن بسبك جدید بقلم آقای جمیل حمودی نقاش عراقی مقیم پاریس تهیه گردیده که در همان مجله بچاپ رسیده و درمقالهٔ حاضر نیز تجدید طبع میشود.

خلاصهٔ دیگر آن توسط نگارنده ازرادیوی پاریس پخش شده است . چون قبلا مقالهای بعنوان « دژ هوشربا » بقلم نویسندهٔ این سطور در «یادنامهٔ مولوی» ازانتشاراتکمیسیون ملی یونسکو درایران ، چاپ تهران ۱۳۳۷ بطبع رسیده بود ، همان مقاله را با تجدیدنظر دراینجا درج مینماید . معین

مولانا جلال الدین را در دفترششم مثنوی داستانی استکه باعنوان ذیل آغاز میشود :

«حکایت آن پادشاه وومبیتکردن او سه پسر خویش راکه درین سفر درممالك من فلان جا چنین ترتیب نهید، وفلان جا چنین نواب نصبکنید، اما اللهالله بفلان قلعه مروید و گردآن مگردید».

### (مثنوی چاپ نیکلسن دفترششم ص ٤٧٧)

بـود شاهي ، شاه را بد سه بسر . هرسه صاحب فطنت و صاحب نظر . در سخا و در وقارو کر و فسر ۔ هـر یکی از دیگری استوده تـر سوی امالاك پادر ، رسم سفر ، عزم ره کردنــد آن هــر سه پسر در طواف شهر ها و قلعه هاش از پسی تعدبیر دیلوان و معاش ، دستبوس شاه كسردنيد و وداع پس بدیشان گفت آن شاه مطاع: « هرکجاتان دل کشد ، عازم شوید فى امان الله دست افشان رويـد.» تنگ آرد بسر کله داران قبسا . » « غير آن يك قلعه ، نامش هش ربا « الله الله زان دژ ذاتالصـــور دور باشید و بترسید از خطر . » جمله تمثال ونگار وصورتست ... » « رووپشت وبرجهاش وسقفوپست كه فتيد اندر شقاوت تا ابد . » « هین مباداکـه هوستان ره زنـد

شاهزادگان پذیرفتند و بسفر پرداختند وشهرهای بسیار دیدند ، ولی چون منع پدر رغبتی دردلشان پدید آورده بود ،

تلا بقلعله ببرسوز هش ربا در شب تباری**ك ب**سرگشته ز روز . پنج در در بحر و پنجی سوی بر ، میشدند از سوبسو ، خوش بی قرار ...

بر ستین قول شاه مجتبی آمدند از رغم عقبل پنید تبوز اندران قلعلة خلوش ذاتالعمور زان هزاران صورت و نقش و نگار درآن میان صورتی زیبا دیدند :

كرد فعل خويش قلعة هش ربسا تبر غمزه دوخت دل را بسی گمان درتفحص شدند وعاقبت «شیخی بصیر» بدانان

گفت: «نقش رشك پروين است اين

«همجوجانوجون جنين پنهانستاو

«سوی او نه مرد ره دارد ، نه زن

هر سه را انداخت در جاه بلا! الامان و الامان ای بسی امسان !

صورت شه زادهٔ چیس است این . »

در مکتم پرده و ایسوانست او . »

شاه پنها*ن کرد او را از فتن .* »

که نپسرد مرغ هم بسر بنام او . »

« غیرتی دارد ملك بـــر نــام او برادران سخت اندوهگین شدند . عاقبت برادر بزرگ ، دو برادر خودرا

دعوت بصبرکرد وجمعاً بسویکشورچین رفتند ، ومدتی در بلاد چین متواری بودند تابتختگاه رسیدند . برادر بزرگ که عنان طاقت ازدست داده بود ، بــا برادران وداعکرد تانزد پادشاه چین شود ، هرچند برادران پندش دادند

اندر آمد مست پیش شاه چین زود مستانه ببوسید او زمین ... معرف شرح حال او بیانکرد ، شاه اورا مورد لطف قرار داد .

گفت: «شه هـر منصبي و ملكتي كالتماسش هست يابد اين فتي . » « بیست چندان ملك كوشد زان برى بخشمش اینجا و ما خود برسرى . »

معرف گفت : وی عشق بخدمت شاه دارد . شاه اجازه داد او در دربار بماند . اما شاهزاده روزبروز بیشتر میگداخت تا درگذشت . برادرکوچك رنجوربود وبرادر میانه برجنازهٔ او حاضرآمد . شاه هویت او بپرسید ، وی را

آگاهکردند. شاه اورا نیز مورد نوازش قرارداد. چشم باطن وی روشن شد وکشف اسرارکرد:

> ذره ذره پیش او همچون قباب باب گه روزن شدی گاهی شعاع در نظرها چرخ بس کهنه و قدید

دم بدم میکرد صدگون فتح باب . خاك گه گندم شدی و گاه صاع .

پیش چشمش هردمی خلق جدید .

شاهزاده را وسوسهای در دل حادث شد:

اندرون خویش استغنا بدید گشت طغیاندی ز استغنا پددید که نه من هم شاه و هم شه زادهام جون عنان خود بدین شه دادهام ؟ زین منی چون نفس زایبدن گرفت صد هزاران ژاژ خایبدن گرفت ...

شاه آگاه شد و اورا ملامت کرد . وی چون بباطنخود نگریست و گناهان خویش بشناخت شرمگین گشت ،

ق**صه کوتـه کن که** رشك آ**ن** غيور

بـرد اورا بعد سالی سوی گـور .

مولانا سپسگوید :

وان سوم کاهلترین هـر سه بـود صورت و معنـی بکلی او ربـود. وداستان شاهزادگان را بهمینجا ختم میکند(۱) وباعنوان «وصیتکردن آن شخصکه بعدازمن او برد مال مرا ازسه فرزند منکهکاهلتراست» بایك «مثل» کتاب مثنوی را ختم میکند. (۲)

بهاءالدین فرزند مولوی در «خاتسه»ای که در بعضی از نسخ مثنوی بنام او آمده ، گوید:

مدتی زین مثنوی چمون والدم « از چه رو دیگر نمیگویی سخن ؟ « قصه شهزادگان نمامد بسر گفت: «نطقم چونشترزین پس بخفت بسته شد ، دیگر نمیآید برون . »

شدخمش، گفتم و را کرای زنده دم!»
از چه بسر بستی در علم لدن ؟»
ماند ناسفته در سیم پسر .»
نیستش با هیچکس تا حشر گفت .»
«هست باقی شرح این ، لیکن درون»

۱ ارك. مثنوى چاپ نيكلسن، دفتر شنم ص ۲۷٪ – ۵۵۰.

۲۰۰۲ ایضاً ص ۵۵۵ ۵۰۰ ۲۵۵ .

«همچو اشتر نــاطقه اینجا بخفت اوبگوید، منزبان بستم زگفت.» «وقت رحلت آمــد و جستن زجو کل شیء هالك الاوجهه...» (۳) مأخذ داستان

آقای بدیعالزمان فروزانفر در « مآخذ قصص و تمثیلات مثنوی » (٤) ماخذ داستان مـزبور را در مثنوی مولوی ، « مقالات شمس » دانستهاند . درمقالات آمده :

«پادشاهی بود ، اورا سه فرزند بود ، فرزندان عزم سفر کردند بمهمی ، پدر ایشانرا وصیت میکرد یك باره وده باره که دراین ره فلان جا قلعه پیست ، صفت او چنین است . چون بدانجا برسید ، الله الله زود برگذرید وبرآن قلعه میایید . اگر او این وصیتها نمیکرد ایشانرا هرگز این خارخاری و تقاضا نمیبود که سوی آن قلعه خود بنگرند . ازوصیتها ایشانرا تقاضایی و خارخاری است که عجب درآن قلعه چه چیزاست که او چندین منع میکند ، الانسان حریص علی مامنع ، درآن قلعه درآمدند . حکایت معروف است . دیدند بران دیوار ، مامنع ، درآن قلعه درآمدند . حکایت معروف است . دیدند بران دیوار ، پادشاه گفت : « بروید ایشانرا بنمایید آن خندق پر سربریده ، که هر که خواستاری کرد و نشان دختر نیاورد حال او چه شد . » رفتند ، دیدند خندقی پر خواستاری کرد و نشان دختر نیاورد حال او چه شد . » رفتند ، دیدند خندقی پر سربریده . پسر بزرگین دعوی کرد که «من نشان بیاورم». عاجزآمد ، اورا نیز میرت نمیگیری ، ازبرادران خود عبرت نمیگیری ؛»

گفت: «صبر با عشق بس نمی آید صبر فرید درس نمی آید. صابری خوش ولایتی است ، ولیك زیر فرمان کس نمی آید. » شرط کرد و درطلب ایستاد ... دایه را برصدق او رحم آمد ، اورا دلالت کرد که گاوی زرین بسازد ، و دراندرون آن گاو برود تابحیله ها در کوشك دختر راه یافت . هرشب که خلق آرام گرفتی الا عاشقان ... که از نورعشق ایشانرا

۳ -- مثنوی چاپ میرزا محمود س ۲۷۰ - ۲۷۱ .

<sup>. 719 · 717</sup> \_~ - 8

شب نمانده است ، ولذت عشق ازلذت خواب مستغنی کرده است ـ ازگاو بیرون آمدی و شمعها و شرابها را ازجا بگردانیدی ، و سرزلف دختر را پژولانیدی . چون روزشدی نشانها دیدندی وهیچکس ندیدندی .

حاصل ، تاروبند دختر بستد که نشان او بود ، بیامد که نشان آوردم . خلق خود بی نشان چندان بفر او وصدق او مرید شده بودند که اگر آن پادشاه قصد او کند ، ما غوغاکنیم وقصد پادشاه کنیم ، اگر قصد این شاهزاده کند ، البته پادشاه را هلاك كنیم ، زیرا محبوب بود . گفت : «حاجت نیست ، من خود نشان بنمایم ، چنان که درحال پادشاه بمیرد ، شما پای او بکشید ومرده بیرون اندازید .» پادشاه گفت : «بااین همه نشان کو ؟» گفت : «آوردم ، اما تو ووزیر ومن درخلوت درآئیم ، چنان نشان بنمایم که تو بیهوش شوی ، که یقین شودت که هیچ شکی و گمانی و شبههای نماند .» چو درآمدند ، آن سربند دختر وانگشتری و آن علامتهای دیگر با او نسود .

غم با لطف تو شادمانی گردد عمس از نظر تو جاودانی گردد ، گر باد بدوزخ برد ازکوی تو خاك آتش همه آب زندگانی گردد .

#### \* \* \*

عشق ارچه بلای روزگار است ، خوش است

این باده اگر چه پرخمار است خوش است ،

ورزیدن عشق اگر چه کاری صعب است

چون باتونگاری سروکاراست ، خوش است. (مقالات شمس . نسخهٔ فاتح ، ورق ۱۹)

و نیــز در ورق ۲٦ از همان کتاب این حکایت بصورت خلاصه آمــده بدین گونه :

«آن پادشاه که سه پسر داشت ووصیت کردشان که زینهار زینهار ، اللهالله کسه بفلان قلعه در مروید ، اگر آن نگفتی ایشان را یاد آن نبودی تارفتند ، صورتی دیدند که درصفات نگنجد . دختر فلان پادشاه نامش نبشته اند ، رفتند بخواستاری . پادشاه گفت : «مرا دختر نیست ، هرکه دعوی کند و نیاورد

نشان ، سر او ببرم . » آن پسران سر بباد دادند . سرشان را درآن خندق انداختندکه پر سر شده بود . همه از این واقعه خدمت شمارا بحکایت تصدیع ندهم ، وگرنه آیتهاییست درشرح این واحادیث است نبوی ، خاصه در تقریر آنگاو زرین و دریافتن دایه و دختر و عاقبت نشان برون آوردن .»

و باز در ورق ۷۱ و ۷۵ این حکایت را باشارت آورده است (۵) .

شمس الدین تبریزی مرشد مولانا جلال الدین مولوی بود، ومعلوم نیست او خود ازچه مأخذی این داستان را استفاده کـرده است، ولی گفته است : «حکایت معروف است» وقطعاً این داستان یادگار دوره های پیشین است .

آقای فضل الله مهتدی صبحی ، رساله ای بنام « دژ هوش ربا » که از افو اه گرد آورده اند ، منتشر کرده اند (٦) . درین رساله داستان مزبور را بتفصیل نقل کرده اند ، وما خلاصهٔ آنرا در اینجا میآوریم :

در «خاوران» پادشاهی بود ، سه پسر داشت بنام «افروز» ، «شهروز» و «بهروز» . آنان هموس سیاحتکردند ، نزد پدر آمدند واجازه خواستند . شاه دستوری داد وگفت :

«اگر درحین سفر بکنار مرز ، بشهر «نگارستان» برسید داخل شهر مشوید وبازگردید ، چه شهری نیك نیست و هر که بدانجا رفت بد روزگارشد . بیرون آن شهر نیز ، بالای تپهای ، آن سوی دیوار سنگی ، دژی است که آنرا « دژ هوشربا » نامند و هر کس بدان دژ رفت ، همه چیز خویش از دست داد . مبادا بشهر نگارستان قدم گذارید و بدژ هوش ربا بروید! »

فرزندان پذیرفتند وحرکتکردند ، ازشهرها ودیههاگذشتند ، تا روزی بدشتی سبزوخرم رسیدند وسپس باغهای دلکش دیدند ، وبرج وباروی شهری را ازدورمشاهدهکردند. پرسیدند: «اینجاکجاست؟»گفتند: «شهرنگارستان». برادران بیادگفتهٔ یدر افتادند ومبهوت ماندند. عاقبت افروزگفت:

« این همان شهریست که درمرزاست و پدرما سپرده است که در آنجا پای

پایان نوشتهٔ استاد فروزانفر .

٦ – دژ هوشربا . تهران ۱۳۳۰ .

نگذاریم ، اما چنین پیداستکه این شهر دیدنی و تساشایی است و سر نوشت ما را بدینجاکشانیده ، اکنون تکلیف چیست ؟ » بهروزگفت : « باید فرمان پدررا اجراکنیم و بازگردیم . » برادر میانگین گفت : « ما تااینجا آمده ایم بدنیست تا دروازه برویم و از بیرون نگاهی بداخل شهرافکنیم و بازگردیم . » برادر بزرگترگفت : « گمان نمیکنم این همان شهری باشدکه پدر ماگفته . آن یك باید شهری خراب باشد و این شهرآبادان و زیباست ، بهتراست شهر را تماشاکنیم ، اگرهمان نگارستان بودکه پدر میگفت به در هوش ربا نمیرویم و بازمیگردیم . »

با هم گفتگو میکردند و راه میرفتند . باری وقتی بخود آمدند که بکنار شهر و بر ابر دروازه رسیده بودند . همینکه چشمشان بدروازهٔ شهرافتاد و نقش و نگاری که در بالای دروازه بود دیدند ، انگشت بدهان ماندند ، بداخل شهر نگاهی کردند حیران شدند ، تفحص کردند ، و دانستند همان شهرنگارستان است که پدر میگفت . افروز گفت : « پدرماکه سفارش کرده بدین شهرنرویم یا از کیفیت شهر خبر نداشته یا ماراکودك پنداشته ، من بداخل شهر میروم .» یا از کیفیت شهر خبر نداشته یا ماراکودك پنداشته ، من بداخل شهر میروم .» برادر میانه گفت : « من هسراه تومیآیم . » سومین نیز بناچار متابعت آنان کرد . هرسه وارد شهرشدند . شهری زیبا و شگفت یافتند ، نقش و نگارهایی دیدند که عقل را حیران میکرد . برادران آن شهر را پسندیدند و تصمیم گرفتند چند روز در آنجا اقامت کنند . پساز یکی دوروز در خود احساس و جد و نشاطی کردند که سابقه نداشت .

روزی افروز بدو برادر دیگرگفت: « من دراندیشه مکه چرا پدر ما نسیخواست ما بدین شهربیاییم ؟! » برادرمیانه گفت: «شاید درروزگار پیشین این شهرخراب بود و پدر ازوضع آن روز شهرخبرداشته. » برادر کوچك گفت: «شاید اوچیزی از بدیهای شهر میداند که ما هنوز آنرا درك نکرده ایم . » یك روز افروزگفت: «اینجا که جای بدی نیست ، باشد که دژ هوش ربا نیز ازهمین قبیل باشد. بهتراست بدانجا هم سری بزنیم . اگرشما نیایید من نیز ازهمین قبیل باشد . بهتراست بدانجا هم سری بزنیم . اگرشما نیایید من

خود میروم . » شهروزگفت : « من تاپای دژ همراه تو میآیم . » بهروز نیز متابعت ایشانکرد .

برادران نشانی دژ را ازکسان پرسیدند . هریك از مردم نگارستان در پاسخ افسانهای میگفت و آنان را ازرفتن بدانجا برحذر میداشت . معهذا ، سه برادر بسوی دژ حرکت کردند . ازدور دژی فراخ ومحکم دیدند ، ببالای تپه صعود کردند و از اسب پیاده شدند و اسبان را بدرخت بستند و خودرا بزحمت ببالای دیوار رسانیدند و از آنسو بپای دژ رسیدند . در دژ بسته بود و کسی آنجا نبود . ترس برآنان غلبه کرد ، افروز گفت :

«حالکه تااینجا آمده ایم باید بداخل دژ رویم ، اگر شما میترسید ، همینجا بمانید تا من بازگردم . » شهروز وبهروز اورا برحذرداشتند ، ولی وی گفت : « من باید بروم ، همینجا منتظرمن باشید ! » وی بانوك شمشیر از درز در ، زره راکشید و در را بازكرد وداخل شد .

شهروز وبهروز بااضطراب ونگرانی چشم براه افروز بودند ، چون دوسه ساعتگذشت واو نیامد ، شهروز ببرادرکوچك گفت : «بگمانم اتفاقی برای افروز افتاده است ، تو اینجا باش تامن داخل شوم . اگر باهم بازگشتیم چه بهتر ، و الا توداخل مشو وازهسینجا نزد پدر بازگرد وماجری را حکایت کن.» شهروز هم داخل شد و ازاو هم خبری نرسید .

بهروز میخواست بدستور او عمل کند وباز گردد ، ولی دلش گواهی نداد که برادران را رها سازد ، او نیز داخل دژ شد . بنایی عظیم دید . همهٔ ایوانها واطاقها پرنقش ونگار بود . سرگرم تماشا بودکه بیاد برادران افتاد وبسراغ آنان رفت. ازایوانی بایوانی وازاطاقی باطاقی میرفت تابتالاری بزرگ رسید . برادران را دیدکه دربرابر تصویری انگشت تحیربدهان ماندهاند ، نزدیك شد ، دید صورتی بس زیباست . او نیز دل از دست داد ، تاشب آنجا ماندند . شب را نیز درقلعه گذرانیدند ، وچون سپیده دمید باردیگر بدیدن تصویر رفتند . بهروز بدقت دران پرده نگریست ، سطری بخط چینی دید ، درست دقت کرد ، بهروز بدقت دران پرده نگریست ، سطری بخط چینی دید ، درست دقت کرد ، دید نوشته اند : «می کوی ، دختر خاقان چین» مفهوم آن جمله رابرای برادران

ترجمه کرد وگفت: «اینك که صاحب تصویر خود درکشور چین است ، چرا ما باید مبهوت تصویر او بمانیم ؟»

افروزگفت: «راست میگویی ، من دلدادهٔ صاحب این صورتم وبرآنم که خودراباکستانهٔ اوبرسانم. شمابازگردید وسرگذشت مرابرای پدربگویید.» برادرانکه خود نیزعاشق آن دخترشده بودند اورا همراهی کردند وراه پایتخت چین پیش گرفتند و پسازز حمت بسیار بدانجا رسیدند و در کاروانسرایی منزل کردند.

روز دیگر افروز بدربار خاقان رفت و از پیشکار اجازهٔ بار خواست. خاقان کمترکسی را بحضور می پذیرفت ، به پیشکار گفت : «تفحصکن که آیا وی براستی فرزند شاه است ؟ آیا پیغامی آورده یاقهر کرده و بدینجا پناه آورده است ؟» پیشکار چون ازاو تحقیق کرد ، وی گفت : «هیچیك ازاینها نیست ، من خواستم بچین بیایم و خاقان را ببینم و خواهشی نیز دارم که جز بخود او بدیگری نخواهم گفت .» عاقبت خاقان اورا بارداد .

افروز درحضرت خاقان مراتب احترام بجای آورد ، وهدایایی که همراه داشت تقدیم نمود و باچرب زبانی دل اورا نرم کرد . خاقان وی را مورد لطف قرارداد وفرمود تا اورا در کاخی فرود آورند وغلامان و کنیزکان درخدمت او بگمارند .

افروز از برادران خود نامی نبرد ، ودرمدد تفحص احوال «میکوی» برآمد . کنیزی که ازحال او باخبر بودگفت : « این دختر درکشور پهناورچین درزیبایی وعقل ودانش بیمانند است ، ومایل استکه شوهر خویش را خود انتخاب کند . بسیاری از شاهزادگان چینی تاکنون بخواستگاری آمدهاند ولی او نپذیرفته وحتی پسر پادشاه هند را هم نپسندیده است .»

شهروز وبهروز پسازچند روزکه ازبرادر خود خبری نیافتند نگران شذند ونزد پیشکار دربار رفتند وازو خبربازجستند. پیشکار داستان را شرح داد. برادران ازاو درخواستکردندکه آنان را نزد افروز راهنماییکند، وی پرسید: « با او قرابتی دارید؟ » گفتند: «آری، او برادر بزرگ ماست. » پیشکار آنان را نزد افروز برد ، ولی افروز ازملاقات ایشان خشنود نگردید ، برادران بازگشتند . وپیشکار داستان برادران رابعرض خاقان رسانید . خاقان از این کار افروز ناراضی گردید ، وازحرمت او بکاست .

کاسهٔ حسر افروز لبریز شد ، روزی اجازه خواست و نزد خاقان رفت ، مراسم ادب بجای آورد ، واجازهٔ سخن گفتن خواست . خاقان گفت : «چرا نخستین روزی که اینجا آمدی نگفتی دو برادر دیگر داری ، تا آنان را هم احضار کنم و دستور پذیرایی دهم ؟ آنان برای همراهی با تو همه گونه رنج را تحمل کردند و تو بهنگام فراغ وراحت ایشانرا رهاکردی ، من اینکار ترا نمی پسندم .»

افروز علت عدم التفات خاقان را دریافت. سپس خاقان گفت: «خواهش خودرا بگو ، هرچه میخواهی ، ازرتبه ومقام ومال ومنال بتو خواهم داد .» افروز گفت: «من چیزی میخواهم که بالاتر ازاینهاست ، وآن این است که مرا بغلامی آستان خود بپذیری .»

خاقان رو به پیشکار کرد و گفت: «گویا « می کوی » را میخواهد . داستان اورا برای افروز بازگو و ویرا نزد می کوی ببر تا سؤالاتی که دارد از و پیرسد ، اگر توانست پاسخ دهد دنیابکام اوست و گرنه کاری نمیتوان کرد. » افروز تعظیم کرد و بیرون آمد . روز بعد تاج زمردنگار برسر گذاشت و جامهٔ زربفت بتن کرد و شمشیر جواهر نشان بکمر بست و روانهٔ خانهٔ می کوی شد . دید سرایی آرام و ساده است ، ویك دربان بیش ندارد ، وارد اطاقی که دختر درآن بود شد ، تاچشمش بدو افتاد برزمین افتاد و بیهوش شد . اورا بهوش آوردند ، چون دیده باز کرد دختر را صد بار زیباتر از تصویری که در در هوش ربا دیده بود ، یافت . دختر با مهر بانی از او احوال پرسید ، و چون دید درست نمیتواند سخن بگوید بیرون رفت و بکنیز خویش ـ که اورا خواهر دید درست نمیتواند سخن بگوید بیرون رفت و بکنیز خویش ـ که اورا خواهر میخواند \_ سپرد تا از شاهزاده پذیرایی کند و پیغام داد که شاهزاده فردا بیاید . میخواند \_ سپرد تا از شاهزاده پذیرایی کند و پیغام داد که شاهزاده فردا بیاید . چند روز پیاپی این کار تکرار شد ، تابتدریج شاهزاده توانست خویشتن داری کند . روزی می کوی از اوپرسید : « بامن چه کار دارید ؟ » افروز باشر مساری کند . روزی می کوی از اوپر سید : « بامن چه کار دارید ؟ » افروز باشر مساری کند . روزی می کوی از اوپر سید : « بامن چه کار دارید ؟ » افروز باشر مساری

شرح حال خویش ومنع پدر ازرفتن بنگارستان ودژهوش ربا ورفتار خلاف خود با برادران وعاشق شدن خویشرا بازگفت و درپایان از او درخواست ازدواجکرد .

دختر گفت: «ای شاهزاده! من یگانه دختر خاقان چینم ، چون بسن دوازده رسیدم پادشاهان وشاهزادگان بخواستگاری من میآمدند ، پدرم نیز میخواست مرا بپادشاهی پرزر وزور بدهد ، ولی مادرم میگفت: «هنوزوقت شوهرش نرسیده» . پنج سال پیش مادرم مریض شد وچون فهسید که عمرش بپایان رسیده بمن گفت: « دخترم! من ازین جهان میروم ، سخنی ندارم که بتوبگویم جزآنکه فریب جاه وجلال را مخور ، اگربخواهی ازدواج کنی بسردی دانا شوهرکن ، هرچند ازحیث مقام وثروت دون دیگران باشد ، ومرد نادان رامپذیر . من هرچند ازحیث مقام وثروت دون دیگران باشد ، ومرد درون قفسی طلایی و جواهر نشان محبوس باشد . هرگز طرفی از زندگی برنستهام .» مادرم مرد ومن شب وروزگریه میکردم . پدرم سببگریهٔ مرا برسید ، گفتم : «مادرم برسرم نیست ومن میترسم که میان این خواستگاران مرا بکسی که خود انتخاب کنی بدهی .» گفت: «مگر نمیخواهی شوهرکنی ؟» گفتم : «میخواهم ، اما نمیخواهم بانادان بسربرم .» پدر نخست درهم رفت گفتم : «میخواهم ، اما نمیخواهم بانادان بسربرم .» پدر نخست درهم رفت ولی از بسیاری گریهٔ من نرم گردید و گفت : «مطسئن باش ، هرکس راکه خود انتخاب کنی مختار من خواهد بود .»

سپس خاقان برای اینکه دانایانی که دارایی ندارند مرا بدست نیاورند ، دستورداد هفت شهر وهفت قلعه درداخل و خارج دیوار چین ساختند وصورت مرا درآنها نگاشت ، بدین امید که ازمیان خواستگارانی که بسوی من میآیند یکی پیدا شود که دانایی و دارایی را تو آم داشته باشد . سالی چند تن بسراغ من میآیند ومن از آنان پرسشهایی میکنم ، چون نمیتوانند پاسخ دهند ، بدیشان جواب رد میدهم . اکنون نوبت تست . اگر پاسخ درست بدهی ترا بهمسری میپذیرم والا توهم باید راه دیگران پیش گیری .» افروز پذیرفت .

دختر سؤالاتیکرد و افروز جوابهای نادرست داد . دخترگفت : « باختی ، ازهمین راهیکه آمدی بازگرد! »

افروز از خاقان درین کار مدد خواست ، ولی خاقان نپذیرفت . افروز نامید شد و بسبب ناامیدی درگذشت . شهروزرا نزد برادرآوردند ، وی گریه وزاری بسیار کرد و برادررا بخاك سپرد . چند روزگذشت ، غم بسرادر را فراموش کرد و هوس دیدار می کوی برسرش افتاد . وی نیز از همان راه رفت که افروز رفته بود . او نیز جان سپرد . خادمان خاقان بهروز را برجنازهٔ او حاضر آوردند . بهروز اورا بخاك سپرد .

آنگاه بهروز مردد ماند که بخاوران نزد پدر بازگردد یا درهمانجا بماند وبسراغ دختررود . عاقبت طریق دوم برگزید . نزد پیشکار آمد ودرخواست دیداردخترکرد . دختراجازت داد . بهروز بسرای دختررفت وچون اورابدید ، از زیبایی وی متحیرشد ولی خویشتن داری نمود و مراسم ادب بجای آورد وخودرا معرفی کرد و تقاضای خویش بازگفت . دختراز سرگذشت او بپرسید واو نیز بکمال شرح داد . می کوی سؤالهای خودرا طرح کرد و بهروز پاسخداد (۷) .

۷ - گویند وقتی دختران خاقان سؤالات خود را پرسید ، بهروز چهل روز «هات خواست ، او نیز موافقت کرد . بهروز سراغ سیمرغ حکیم راگرفت . همه گفتند : «سیمرغ در کوه قاف است . » باچار باکفش وعمای آهنین راه کوه قاف در پیش گرفت وشب وروز راه طی کرد . درآن اثنا بکاشمر رسید . در درهٔ کاشمر زیر درخت سرو معروف » ، خواست رفع خستگی کند ، همینکه سربزمین گذاشت از آوای پرندگان از خواب پرید ، دید از یکی از شاخه ها که لانهٔ بچگان سیمرغ بود ، اژدهایی بالامیرود وقصد دارد آنها را ببلعد . بهروز دلش بحال آنها سوخت و شمیر کشید و شکم اژدها را بدرید و آسوده زیردرخت خوابید ، پنداشت که دشمن زیردرخت خوابید ، دید ، پنداشت که دشمن است ، سنگی برداشت تابر فرقش بکوبد ، بچگان وی فریاد بر آوردند و اورا بازداشتند و داستان باز گفتند . سیمرغ خوابید ، دهماند تا بهروز بیدارشد . سیمرغ ازاو پرسید :

<sup>«</sup> بپاداش این کارنیك ، از من چه میخواهی ؟ » گفت : « اگر میتوانی مرا برگیر وبکوه قاف ببر تاسیمرغ حکیم\*\* را ببینم و سؤالاتی ازاو بپرسم . » سیمرغ پذیرفت واورا به قاف برد . بهروز نیز جواب سؤالات را از سیمرغ حکیم بازپرسید وباردیگر سوار سیمرغ شد و بچین برگشت ، وچون مهلت بسرآمده بود ، مستقیماً نزد می کوی رفت .

۱۳۲۲ - رند ، مزدیسنا و تأثیر آن درادبیات پارسی بقلم نگارنده . تهران ۱۳۲۲ ص ۱۳۳۹ - ۱۳۹۳ .
 ۱۳۶۳ - برای اطلاع ازمرغی که بنام «سیمرغ» معروف است و حکیمی که او نیز «سیمرغ» نام داشت ، رند . برهان قاطع مصحح نگارنده : سیمرغ ، ومقالهٔ «سیمرغ» بقلم نگارنده درمجلهٔ ایران لیگ چاپ بمبئی ج ۱۸ شمارهٔ ۱ و ۲ .

این سؤالها و جوابها بین ایشان ردوبدل شد:

ــ آن چیست که هیچ گیاه وجنبنده و آدمیزاد بی آن زنده نیست . اندکش مایهٔ زندگی و بسیارش مایهٔ مرگ است ؟

ـ آب .

\_ آن چیستکه هرقدر میرود بجایی نمیرسد ؟

ــ باد .

\_ آن چیست که هرکسی ازو زیاد میشود وخودکم نمیگردد ؟

\_ خالت \_

ــ آن چیستکه هرزیادی ازوکم میشود وخود نیز از بین میرود ؟ ۳..

۔آتش. کدامہ ہ

ے کدام شہر استکے ازچھار چیز روی دوستون ساخته شدہ : یك فرمانفرما دارد با دو دیدہبان ، درمحلهٔ بالا هفت در دارد بایك پاسبان ، دو خبر آور ودو نگھبان ؟

\_ آدمیزاد است که از آب و باد و خاك و آتش سرشته شده و روی دوستون پا قایم است . جان فرمانفرمای اوست . دیده با نها ، دو چشم اویند . درمحلهٔ بالا \_ که سر باشد \_ هفت در دارد \_ که سوراخهای چشم و گوش و بینی و دهان باشد \_ . پاسبان عقل است که انسان را از بدیها حفظ میکند . خبر آوران دو گوش اویند و نگهبانان دو دست وی ، که از بدن نگهداری کنند .

ےکدام دوست بیزبان و بیریاست ، که خوبی و بدی را برابر چشم آدم میگوید؟

\_ آينه .

ازین قبیل چند سؤال دیگرکرد و بهروز همه را درست جوابگفت . دخترگفت : «آفرین ، اینهارا صحیح پاسخ گفتی ، دوآزمایش دیگر برای فردا و پسفردا مانده است . بازگرد وفردا بیا ! »

بهروز روز بعد بسرای میکوی رفت ، دید : دخترروی تخت نشسته ، اما سخن نمیگوید . کنیزیکه نزد او بودگفت : « ای شاهزاده ! آزمایش امروز

این استکه میکوی زبسان خود بسته و تاستاره در آسمان پدید نیاید سخن نخو اهدگفت . اگر هنری داری بایدکاریکنیکه میکوی بسیل خود سخن بنگوید ولو یكکلمه باشد . »

بهروز چیزی نگفت. اندکی گذشت روی بکنیزکرد و گفت: « ای کنیز! با توام، برای تو میگویم و از تو میپرسم. این داستان را بشنو و درست داوری کن! »

روزی سه دوست ، یکی درودگر ، دیگری درزی وسومی درویش ، با هم براه افتادند تا سیاحتکنند .

روزي بدرهٔ هولناكي رسيدند ، چون خسته بودند همانجا اقامتكردند . پسازصرف شام ، درویش گفت : «دوستان ! من ازشما بیشتر دنیا راگشتهام وتجربه یافتهام ، اینجا دزدگاه است ، ما باید بنوبه پاس دهیم . شب را سه بهره کنیم ، درهربهره یکی بیدار باشد و پاس دهد .» دو تن دیگر پذیرفتند . قرار شد نخست درودگر پاس دهد وسپس درزی وآنگاه درویش . درودگر بپاس مشغول شد ودو تن دیگر بخواب رفتند . درودگر پسازاندکی احساس كسردكه نزديك است اورا خواب در ربايد . بسراي مشغوليت ، ابزار خويش ازخرجین بدرآورد وازدرخت شاخهای برید وازچوب مجسمهٔ دختری بساخت . چون پاس او سرآمد ، درزی را بیدارکرد وخود بخواب رفت . درزی هم برای رفع خواب چارهای میاندیشیدکه ناگهان متوجه هنر درودگر شد . او نیز ازخرجین ابزار خویش بدرآورد ویك دست جامه برای مجسسه بدوخت ، وچون پاس او بپایان رسید درویش را بیدارکرد وخود بخواب رفت. درویش چون هنر ياران بديد با خودگفت: « بهتراستكه من بدين پيكرجان بخشم.» دعاکرد وخدا بدو جان بخشید . سپس درویش اورا ادبآموخت . هنگامیکه آفتاب سر زد دوتن دیگر نیز ازخواب بیدار شدند ، دختری جاندار وزیبا و با ادب دیدند . درودگر ودرزی باهم برسر تصاحب دختر مرافعهکردند . هریك میگفت : « دختر از آن مناست » اما درویش چیزی نسیگفت .

اکنون ایکنیزك! از تو میپرسم . آن درویش منم ، بگو ببینم تو چــه

میگویی ، دختر ازآن کیست ؟» کنیزك باشتاب گفت : «ازآن درود ً که نخست بفکر افتاد وازچوب پیکر دختر بتراشید ....»

هنوز سخن او بپایان نرسیده بودکه «میکوی» بانگ زد: «سه مگوی! دختر از آن درویش استکه اورا جان داد وادب آموخت. بهروزگفت: « درست میگویی، وقتیکه آن سه تن هم نزد داو رفتند، وی گفت دختر بدرویش میرسد. »

این سخن بگفت و برخاست . دخترگفت : «بازی را بردی وه آوردی ، فردا آخرین آزمایشاست . »

بهروز فردا بسرای دختر شتافت ، دختررا دیدکه جامهای ساده زروزیوری ندارد وآرایش هم نکرده است . همینکه چشم دختر ب افتاد ، گفت :

« ای جوان ! تو با این یال وبرز وقد وبالا میتوانی دخترهایم از من بگیری ، درهمین باغ دختریست که صدبار از من زیباتر اس وازپنجره اورا بنگر !»

بهروز بسوی پنجره ننگریست و گفت: «اگرهم دختری هزار ازتو باشد باز من تراخواهانم. دلکبوتر نیستکه هرروز برسربامی؛ همینکه بهروز این سخن بگفت، دختر خاقان بیپروا دست در انداخت و گفت: «بدان و آگاه باشکه هیچ دختری درباغ نیست سخن را برای آزمایش تو گفتم.»

خبر بخاقان بردندکه دختر بهروز رابهسسری پذیرفت . خاقان ه داد ، میکوی را بعقد ازدواج بهروز درآوردند وهفت شبانــه روز آذین بستند .

خاقان چون پسری نداشت، بهروزرا جانشین خویشکرد، وچو خاوران هم فرزندی جز او نداشت بهروز جانشین پدر شد. چهل ر عروسی بهروز ومیکوی بسوی خاوران شدند، بشهر نگارستان ودژ رسیدند ، دیوار را خراب ونقش ونگارها را محوکـردند وازآنجا بخاوران رفتند ومهر ومحبت و داد را پیشهٔ خود ساختند .

هدفهای اخلاقی وعرفانی

كان نبد معروف ، بس مهجور بود

چون بکردآن منع ، دلشان زان مقال

رغبتی زین منع در دلشان بسرست

کیست کــز مینوع گردد میتنع

زان هزاران صورت و نقش ونگار

زین قدحهای صور کم باش مست

از قدحهای صور بگذر مایست

سوی باده بخش بگشا پهنن فه

مولانا درطی بیان داستان جای جای نتایجی میگیرد و هدفهای اخلاقی وفلسفی وعرفانی خودرا ذکرمیکند ، وما اهم آنهارا در ذیل نقل میکنیم :

۱ ــ منعکسان از چیزی بیشتر موجب تهییج آنانگردد :

گرنسی گفت این سخن را آن پسدر ور نسی فرمسود زان قلعه حسذر ، خود بدان قلعه نسی شد خیلشان

خــود نسي افتاد آن سو ميلشان ،

از قلاع و از مناهج دور بـود.

در هوس افتاد و در کوی خیال .

که بیاید سر آنسرا بیاز جست .

چـونك الانسان حريص ما منسع.

۲ ـ قلعه پنج در بسوی دریا و پنج در بسوی خشکیداشت ، تعبیرآن : پنج ازآن چون حس باطن رازجو . پنجازآن چون حسبسوي رنگ وبو

٣ ـ نقوش وصور نبايد سد راه (سالك) گردد:

مى شدند ازسو بسو خوش بى قرار .

تا نگردی بت تراش و بت پرست .

باده در جامست لیك از جام نیست.

چون رسد باده ، نیاید جام کم .

پیران جهاندیده وعاقلان ازآغاز انجام را میبینند:

چون خلـش میکرد مانند سنان ، دست میخایید ومیگفت: «ای دریغ! چندمان سوگند داد آن بی ندید! » که خبر کردند از پایانمـان . . . پیر اندرخشت بیند پیش ازان (۸).

عشق صورت در دل شهـزادگان اشك ميباريــد هريك همچو ميغ ما کنون دیدیم شه ز آغاز دید انبایا را حق بسیار است ازان آنچه در آیسینه می بیند جسوان

٨ - امثال وحكم دهخدا ج ١ ص ٥٠ .

### هركه پند نشنود بمهلكه افتد:

ز امر شاه خویش بیرون آمدیسم سهسل دانستسیم قسول شاه را نك در افتادیم در خندق همسه

٦ ــ اعتماد بعقل وتدبير خويشتن كافي نيست :

تکیه بر عقل خود وفرهنگ خویش بی مرض دیدیم خویش و بیزرق علت پنهان کنون شد آشکار این سزای آنك تخم جهال کاشت اعتمادی کارد بر تدبیار خویش نیام ذره زان عنایت به باود ترك مکر خویشتن گیر، ای امیر!

حاصل آنشهنیگاورا(۹) مینواخت آن گداز عاشقان باشد نمو جمله رنجوران ، دوا دارند امید خوشتر از این سم ندیدم شربتی زین گنه بهتسر نباشد طاعتسی

بودمان تما این بلا آمد به پیش .
آنچنانك خویش را بیسار دق .
بعد ازآنك بندگشتیم و شكار . . .
وان نصیحت را كساد وسهل داشت ،
که برم منكار خود با عقل پیش .
کمه ز تدبیس خرد سیصد رصد .
پا بكش پیش عنایت خوش بمیر !

با عنایات پدر یاغی شدیم ،

وان عنایتهای بی اشباه را ،

كشتمه و خستهٔ بلا بي ملحمه .

٧ ـ غم عشق شيرين است وعاشق همواره زيادت آن طلبد:

اوازانخورشید چونمه می گداخت. همچو مه اندر گدازش تازه رو . نالد این رنجور ، کم افزون کنید . زین مرض خوشتر نباشد صحبتی . سالها نسبت بدین دم ساعتی .

۸ لطف و نوازش راهبر هرچند مایهٔ گدازش تن گردد حقایق را دردل
 سالك اشراق كند :

شه نوازیدش کسه هستی یادگار از نسواز شاه آن زار حنیسند در دل خود دیسد عالی غلغلسه عرصه و دیوار و کوه سنگ بافت

کرد او را هم بدین پرسش شکار . در تن خود غیر جان ، جانی ندید . که نیابد صوفی آن در صد چله . پیش او چون نار خندان میشکافت . ۹ ـ چونکه روح ازقیود جسم وارسته شود ، چشم باطنش گشوده گردد :
 روح زیبا چونك وارست از جسد از قضا بیشك چنین چشسش رسد .

آنچ چشم محرمان بیند ، بدیــد .

چشم را در صورت آن برگشود .

یافت او کحل عزیــزی در بصر .

مدهزاران غیب پیشش (۱۰) شدپدید آن آنچ او اندر کتب بر خوانده بود چا از غبار مسرکب آن شاه نسر یاهٔ

۱۰ ـ عجب وخود پرستی ومنی ازآفات بزرگ است :

شاهزادهٔ میانگین ،

اندرون خدویش استغنا بدید که نه من هم شاه و هم شه زادهام چون مدرا راهی برآمد با لسع آب در جوی منست و وقت نداز سرچرا بندم ، چو درد سر نماند چون شکر لب گشتهام ، عارض قمر زین منی چون نفس زاییدن گرفت درد غیرت آمد اندر شه یدید

گشت طغیانی ز استغنا پدید . چون عنان خود بدین شه دادهام ؟ من چسرا باشم غباری را تبع ؟ ناز غیر از چه کشم من بی نیاز ؟ وقت روی زرد و چشم تر نماند ؟ باز باید کرد دکان دگیر . . . مده هزاران ژاژ خاییدن گرفت . . . . عکس درد شاه اندر وی رسید . . .

۱۱ ــ چون پرده از پیشچشم شخص بردارند و او باطن خودرا ــ چنانکه
 هست ــ ببیند ، آنگاه خواهد دانستکه چه پلیدیها وزشتیها که درنهاد دارد :

عکس درد شاه اندر وی رسید . پردهٔ آن گوشه گشته بر درید . از سیه کاری خود گرد و اثـر ، خانـهٔ شادی او پـر غـم شده ، زان گنه گشته سرش خانـهٔ خمار ، خلد بر وی بادیه و هامون شده !...

درد غیرت آمد اندر شه پدید مسرغ دولت در عتابش بر تپید چون درون خود بدیدآن خوش پسر آن وظیفهٔ لطف و نعمت کم شده بدا خود آمد او ز مستی عقدا خورده گندم ، حله زو بیرون شده

### طايفة شيخيه

### مقدمه

نگارش تاریخ یك سلسلهٔ مذهبی ومؤسس ورؤساه آن که معتقد ومنتقد زنده دارند وغالبا ازافراط و تفریطهم برکنارنیستندگارسختی است. واشکالش دراین است که اگر نویسنده حق واعتدال را ملحوظ دارد مطالبش مورد قبول طرفین واقع نخواهد شد. زیرا که محب غال وعدو ضال هردو پای بند حقیقت واعتدال نبوده و نخواهند بود. از اینرو باهم زبان بانتقاد و ایراد بلکه ناسزاگوئی نسبت به نویسندهٔ حقیقت نگار باز می کنند.

ما را چنین گرفتاری واشکالی درسه چهارسال پیش پیشآمدکه چندی هدف سهام بی انصافی عدهٔ از طرفین بودیم وآن موقعی بسود که تاریخ جنگ شیخی وبالاسری ( بالاسری در کرمان وبعض شهرهای دیگر بمخالفان شیخیه گفته می شود ووجه تسمیهٔ آن بعدا نگاشته خواهد شد) را در کرمان و توابع آن در ۱۳۲۳ هجری قسری مینگاشتم وآن تاریخ درمدت یکسال در شمارههای منظم اتحاد ملی منظبعهٔ تهران طبع و نشر شده است .

چون سرموئی ازحق وحقیقت واعتدال منحرف نشدیم . پیوسته نامههای اعتراض آمیز چندی را ازولایات خاصه کرمان و تبریز دریافت میداشتیم که افراطی ها و تفریطی های بی خبر طرفین مارا سخت سرزنش و نکوهش میکردند و شاید از ناسزاگوئی هم باك ومضایقه نداشتند و گاهی درمیان مراسله ها بعض نامه ها از دختران و بانوان دیده می شد. که بکلی از موضوع معتقدات دودسته بی اطلاع بودند . مثل اینکه فقط مایل شده بودند که در آن امرد خالت کنند و نامه نوشته باشند .

وچون غالبآن نویسندگان نامههانسی تو انستند درصحت مطالب ما تردید کنند مینوشتندکه شما چرا اینها را مینویسید و تاریخ جنگهائی را که از خاطرها غالباً محوشده باز بیاد می آورید و اینگونه نامهها بیشتر از ناحیهٔ افراطی ها بود باین معنی که یا عوام شیخیه مینگاشتند و یا عوام مخالفین ایشان که هردو طبقه در حسایت عامیانه از طریقهٔ خویش و عصبیت نسبت برؤساء خود زیاده روی یا حکمیت بی مورد میکردند . مثل اینکه میخواستند بما تحمیل کنند که شرط محبت پیش ما اینست که نویسنده پاروی حقایق بگذارد یا اوراق تاریخ را پایسال کند و یا باک نیستی بشوید .

درآخرچون بی اندازه اینگونه نامه ها بها رسید واعتراضات شفاهی بعض افراد از طرفین نیزدر تهران ضمیمهٔ آن شد ، نگار نده بیاسخ باکمال اختصار گفت : « اینك یقین بحقگوئی وحقیقت نگاری خود کردیم زیرا که بفرمایش حضرت امیر المؤمنین علی صلوات الله علیه که هردو دسته دم از ولا و پیروی او می زنید که فرموده کسی که برای حق روی نماید پیشجهال خلق هلاك میشود و ما خودرا مصداق این گفتار مینگریم . » و جزاین پاسخی به معترضین ندادیم .

با این تجربه حال باید وارد مرحلهٔ سخت تر شویم که شرح تاریخ اصلی شیخیه ورؤساء مهم آن و تاریخ مؤسس آن سلسله و شرح معتقدات وی واصول و فروع و انشعابات آن طایفه و علل و موجبات سیاسی که در کار بوده و امثال این موضوعات را مفصلا اولیاء مجلهٔ مردم شناسی از ماخو استه اند تا مورد استفادهٔ خو انندگان خارجی آن و اقع گردد . )

دراینجامایكدلخوشیداریم که سروكارمانباخوانندگان مجلهٔ مردم شناسی است که این تاریخ در آن درج میشود که خوشبختانه همه خواصند و اهل مطالعه و منطق و آشنابکتب . و از عوام هم که اندیشه و هراسی نداشته و نداریم .

وچون سروکارمان با اهل حل وعقد است وظیفهٔ خودرا هم سنگین تر می بینیم که با احتیاط بیشتری قلم را برداریم واینهم باعجلهٔ اولیاء مجلهٔ نامبرده درست نسی آید . از اینرو از ناچاری قایل به مقدمه شدیم که این شماره خالی ازموضوع نباشد وضمنا خوانندگان ازروش ماکه در نظر داریم مستحضر گردند تا بعدا وارد اصل موضوع گردیم و درهمین مقدمه مینگاریم که بدیهی است اصل موضوع از تاریخ مؤسس وموجد سلسلهٔ شیخیه مرحوم شیخ احمد بن شیخ زین الدین احسانی (۱) ومعتقدات وخصوصیات وی میبایستی شروع شود که مشکلترین موضوعات بوده و هست . واین اشکال مربوط بزمان وسال ولادت ودوران تحصیل و ریاضت و سکونت شیخ مزبور دربلاد مختلف و سفرهای وی ومؤلفات و مصنفات و حالات گوناگون آنسرد نبوده و نیست .

زیرا که باندازهٔ اسناد از زمان شیخ تاکنون راجع بوی در دست است که انسانرا بی نیاز میکند و نقطهٔ تاریک و مجهولی تقریباً باقی نمیگذارد وعلاوه در جریان زندگانی یک فرد باعنوان و تاریخ ولادت و وضع و حال و مسافر تها تاوفات و مدت عمر و امثال این غالباً قول اولاد و اخلاف و بازماندگان او بهترین سند است که اهل بیتند و عرب گفته است اهل البیت ادری بما فی البیت اهل خانه بهتر میداند که چه در خانه است و برای آن قسمتها که اشاره شد رسالهٔ (۲) مختصر شیخ عبدالله پسر مرحوم شیخ احمد که عالم و فاضل بوده سند خوبی است نهایت از نظر تاریخی یک نقص دارد که دقیقاً متعرض تاریخ ماه و سال حوادث و سفرهای از نظر تاریخی یک نقص دارد که دقیقاً متعرض تاریخ ماه و سال حوادث و سفرهای

 ۱ - درگذشته یکی از اعتراضات بعض افراد از هر دودسته برما این بود که چرا اسامی بزرگان و رؤسا، دوسلسله را خیلی محترمانــه یعنی با ذکر القاب ذکــر نمیکردهایم درمورتیکه روش مــا در تاریخ نگاری همان بوده و خواهد بود .

۲ اصل آن بعربی است که آنرا مرحوم محمد طاهرخان ششمین پسر مرحوم حاج محمد کریمخان
کرمانی معروف نقل بیارسی کرده و مترجم مردی فاضل و ادیب و خوش زبان و بیان و خوش خط بود که
درسال ۱۳۳۱ قمری هجری در کرمان در گذشت – و آن ترجمه درسال ۱۳۰۹ هجری قمری در بمبئی
بچاپ رسیده است .



شبیه مرحوم شیخ احمد احسائی - که عدهٔ از رؤساء مهم شیخیه آنرا معتبرتر از عکسهای دیگر میدانستند

پدرخود نشده \_ بهرحال اشکال درآن قسستهائیکه نگاشته شد نیست وکتب و تو اریخ متعدد موجود است . ولی اشکال اصلی حکسیت واقعی دربارهٔکسی استکه وجودشی کصدوشصت و هفتادسال است منشأیك انقلاب فکری و حوادث شگفت شده .

روی معتقدات وی بیشاز هزارکتاب ورسالهٔ بزرگ وکوچک (دراثبات و نفی) نوشته شده وانواع جدلها در رد وقبول واقامهٔ دلیل برای اثبات یا نفی و ابطال آن معتقدات و بیانات و مطالب جانشینان او در میان خواص و عوام از ترک زبانان و پارسی گویان واعراب عراق عرب و بعض شیعیان هند پیش آمد کرده . و در نتیجهٔ آن مباحث مدعیان برخاسته اند و دست بطاقهای بلند زده اند و پای خودرا از حد بشریت بادعا بالاتر گذارده اند . (۳)

آری حکست دربارهٔ شیخ مؤسس سلسلهٔ شیخیه مشکل است که یکی اور ا مظهر اسم آسمانی پیغمبر اکرم صلی الله علیه و آله سلم و شیعهٔ کامل و نظیر سلسان و دیگری اور ا ضال و مضل معرفی درمقام عند منکر علم و اطلاع او هم شده و این گویا سیرت جاریهٔ مشرق زمین بلکه اکثر نواحی روی زمین است که دربارهٔ اشخاص مهم و صاحب عنو ان مردم در دو ناحیهٔ متضاد افراط و تفریط سیرمیکنند و کستر پیرامون اعتدال میگردند و این امر از قدیم رواج داشته و در قرن گذشته بحد کسال رسید و هنو زهم بقایای آن مشهود و باقی است . برای مثال کافی است که تاریخ فیلسوف بزرگ ابو علی سینارا در نظر آورید که مثلا داناترین شاگردانش بدو امرار داشت که ادعای نبوت کند و اور اهم تبهٔ پیغمبری بزرگ میدانست و دیگری اور اکافر و غیر مسلمان معرفی می کرد . بهر صورت این سیرت دربارهٔ شیخ مورد بحث بنجو عجیبی تجلی و خود نسائی کرده .

واگر بسطالب و کتب وی هم رجوع کنیم برمشکلات افزوده می شود . زیراکه بیانات وی مشعر براین است که وی مدعی تطبیق حکمت باآیات قرآنی و دین مبین اسلام واستنباط معقول از اخبار منقول است و دراین باب خود را جدا تابع ائمهٔ اطهار ص و مستفیض از باطن ایشان می داند . و با کمال اعتباد بنفس

٣- اشاره بدباب ومدعيان جانشيني اوست .

میگوید: « خطا برکلمات من راه بردار نیست برای اینکه تابعم . » و نیز وقتی بدو گفتندکه یکیازمجتهدین برمطالب شما رد میکند . گفت : « واعجباه آیا هنوز دراسلام كسي هستكه برقال الباقر ص وقال الصادق ص ردكند زيراكه من جزقول ایشان چیزی نگفتهام . » و نیز خود حکایت وخواصش روایتکنند که ازاول عسر بواسطهٔ خلوص در پیروی ائسهٔ اطهار ص درخواب وبیداری ابواب غیب برویش باز و درنتیجهٔ دوام اینحال قادر بجواب هرگونه مسألهٔ مشکلی ازهرعلمی بوده وعدهٔ زیادی ازفحول علما ومجتهدین آن عصر از وی تجلیل وتبجيل نسوده واورا ثقه دانسته وبمطالب وى تسليم شدهاند . وبايد دانست كه درآن زمان يعنىعصرفتحعلىشاه قاجارمجتهدين وعلماء متدين وفقهاء بسيار متقى درميان شيعه وجود داشتهاندكه بدانكثرت تاريخ درقرون سابق كمتر نشان داده وازآن جمع ششهفت نفر از طراز اولشان مانند مرحوم سید مهدی بحرالعلوم كبيرومرحوم حاجمحمدابراهيم كلباسي وامثال آنان ازاينمردبسي تجليل کردهاند . وگذشته از آن مراجع تقلیدگروه دیگر ازعلماء منعین آن زمانکه مردم روی گفتار ایشان حساب میکردهاند دربارهٔ وی مطالبی گفتهاند که برای نسونه بعداً بعضآن بیانات نقل خواهد شد . این اندازه برنگارنده ثابتاست وتردیدی نیستکه شیخ مزبور دارای روحی بسماف و پاك و دلی بس ساده بوده و باصفا وشجاعت عربی ویقینیکه برای خودش حاصل شده بود عقاید راجع بهمعراج پيغمبراكرم صلىالهعليه وآله وسلم ومعاد ومسايل ماوراءطبيعت ومقامات ائمهٔ اطهار مس را بی پرده بیان کرده و تامدتها هم کسی منکر مطالب او نشد وسپس بعلل چندی اختلاف پیشآمدکردکه بطور اختصار بذکر آن خواهیم پرداخت واینك بهتراستكه از ذكركلیات منظور دراین مقدمه خارج نشویم .

ازچند موضوعی که اشاره کردیم یعنی معراج ومعاد و غیره گذشته برای تشریح مجموع عقاید مرحوم شیخ مزبور نگارنده خود را محتاج به دو امر میدانست تا آنچه مینگارد مقرون بحقیقت باشد . یکی تحقیق ازافراد مختلف ازاهل بعیرت وعلماء ومطلعین بی غرض . دوم مراجعه به بعض کتب بطوراجمال . دراوایل عسرقسستی از کتب شیخ را مطالعه کرده و ازاهل اصطلاح مشکلات



تصویر مرحوم شیخ احمد احسائی که یکی از زنانی که در یزد درخانه شیخ میزیسته آنرا درسن پیری تصدیق کرده بود که کاملا شبیه بشیخ است

آنرا پرسیدهام ولی بیش ازسیوسه چهار سال گذشته و دقایق و جزئیات مطالب را بیاد ندارم . وعلاوه نظر امروز نگارنده با سیوپنج سال پیش فرق و تفاوت کلی دارد .

دربارهٔ شخص شیخ این اندازه را دریافته ام که اور اخصوصیات چندی است که امتیاز وی بدان میباشد و همانها موجب شدکه گروهی شیفته و فریفته و پیرو او شدند. و این امرهم مسلم است که مردمان خاصه خردمندان و اهل حل وعقد از طبقات گوناگون کسی را بی جهت بزرگ نسی شمارند زیرا که بنا بمثل پارسی بی مایه فطیر است.

از خصوصیات شیخ مزبور آنچه اتفاقسی هسه است زهد اوست (۱) که حماحب تألیفی تردید نکرده ( نگارنده بیشازسی و کسترازچهلسند نسبتبشیخ دیده و ازمطالعهٔ مجموع آن قسمتهائی برایش مسلم شده . )

دیگرعلم واطلاع اوست درعلوم متداول عصرکه اکثریت ازعلما و ائسهٔ رجال بدان گو اهی داده اند و اگرهم معدودی در آن تردید کرده اندگفته اند که شیخ درحکمت باصطلاح اهل فن جاری نشده و اینرا خود او هم منکر نیست . خو در ایای بند و مقید به آیات فرقانی و احادیث میداند نه اصطلاح حکما و مصطلحات مآخوذ از حکمت یونان .

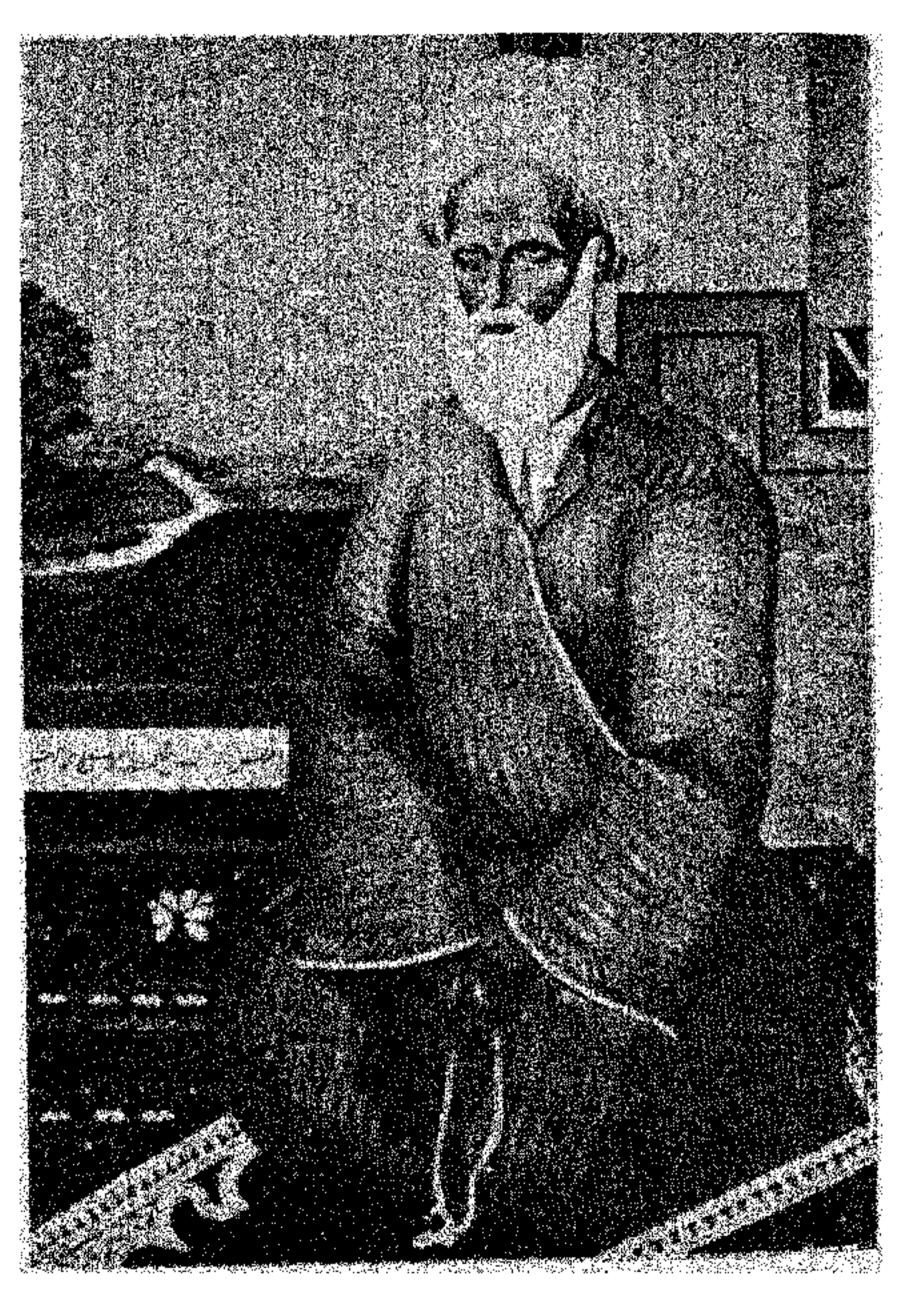
وخصوصیات علمی انحصاری شیخ همین موضوع است نه چیز دیگر .
یعنی میتوان گفت آن مرد ازعلوم مختلفهٔ آن عصر باخبربوده واز اقوال وعقاید علماء قدیم هم استحضار کامل داشته . دلیل کتب اوست که از هرموضوعی از وی پرسش شده و پاسخ داده . و هر جا بنقل قول علماء علم و فن پرداخته انسان درمی بابد که مخزن حافظه وی پربوده . اما خصوصیات علمی او هما ناشر حوتوضیح مسایل ماوراء ظاهر و اقامه دلیل از آیات و احادیث و زیارت است و این خصوصیت علمی را که مولود معتقدات اوست باز به عقیده نگارنده باید بردوقسمت کرد .

۱ - درباب زهد شیخ نگارنده یك حكایاتی از غیر شیخیه شنیده كه در صحت آن تردید دارد.
 زیرا مشابه آنرا دركتب دربارهٔ قدما دیده. ولی در بیاعتنائی وی بمال دنیا وغفلت او از هرچیزی جز مراقبت درعبادت و تألیف و تصنیف تردیدی نیست.

یك قسم آن مطالبی راکه درمسایل ماوراء طبیعت وعالم مثال ومعاد بیان كرده ومشابه بعض آن بیانات ویا عین برخی دیگر را دراقوال عرفا وحکما ومحدثین و کلامیین گذشته میتوان یافت. ویکی آن قسمتهائی راکه خود مبتکر وشارح بوده و براثبات آن اصرار و پافشاری داشته.

ودرقستهائی که با دیگرعلما مشارکت داشته باز تفاوتی را داراست و آن این است که دربیانات عارف و حکیمی مجبوع آن نظریات را نمیتو آن بیانات که جمع شدن آن مطالب بدان خصوصیت و رنگ مخصوصی داده و آن بیانات که ضمیمه دیگرمطالب شیخ که ناشی از شخص وی بوده شده جمع موجب ایجاد مکتبه و مدرس شیخ گردیده که عموما آنرا بعنوان معتقدات شیخ و شیخیه تلقی کرده اند و چون مجتهدین و علماء مدعی جانشینی وی کتب متعدد در شرح و بسط و نشر آن مطالب نگاشته اند و بی کم و زیاد آنرا دین خود معرفی کرده اند لذا در جامعه بصورت عقاید اختصاصی شیخ احمدبن زین الدین معرفی شده است .

خلاصه اینکه هسین خصوصیت علمی ومشی خاس است که موقع ومقامی درجامعه برای شیخ احراز کرد واشتهاروی هم ازاواسط عسرش درایران وعراق ازهسین بوده و چنانکه نگاشته شد شیخ هم انکاری نداشته که باصطلاح قدما درحکمت جاری نشده و خود ادلهٔ بیانات خویش را آیات واحادیث معرفی کرد و میگفت حقیقت را ازاین طریق دریافتهام و مخالف گفتهٔ خودرا در اشتباه میدانست و مکرر میگفته: « من که میگویم قشریین مرادم فقهاء ظاهر نیست (چون بافقها و اصولیین درفقه اختلافی نداشت) بلکه منظورم ازقشریها امثال محیی الدین عربی است که در مسایل غیبی ولب حکست قشرند چون علم خودرا از آل عصمت وطهارت ص نگرفته اند. » و همین عدم قید او باصطلاحات حکما بود که برطبع بعض از مدرسین حکمت وفلسفه گران آمد و درعوض شرح و تفسیر و برای اثبات درك این امر بجاست که مختصر توجهی بوضع قرن دوازدهم مخصوصا اواخر آن بشود ، تامعلوم گردد که زمینه از چه جهاتی برای نشر مطالب مخصوصا اواخر آن بشود ، تامعلوم گردد که زمینه از چه جهاتی برای نشر مطالب شیخ آماده بوده .



تمثال مرحوم شیخ احمد احسالی که بنابروایت قدما یکی از اولاد فتحعای شاء که کمال مهارترا درنقاشی داشته درحال نماز شیخ آنرا کشیده است

ازسالهای آخرعهد صفویه معلومات ایران وحوزههای اجتهادی بسمحدود شد ودر دورهٔ نادر و زندیه هم منظماً آن حال وقفه رو بانحطاط رفت . علل چندی که اهم آن ناامنیها بودکمك عجیبی بنقص علم کرد . واین وضع گوئی درممالك مجاورهم درآن عهد مانندايران عموميت داشته حتى آنگاه كه نادرشاه مجتهدین ومفتیان ایران ــ قفقاز ــ ترکستان ــ افغان ــ عراق وهند را درسال ۱۱۵٦ هجری قسری درعراق جسع میکند وآنانگروه انبوهی شدند ودورهم گردآمدند انسان ازمذاكراتشان پيميبردكه تا چهاندازه معلومات واطلاعاتشان سطحي وبيعمق بوده وعلاوه اسامي تمامآنان بمارسيده ودرميانشان فردبارزي درعلم نمی بینیم ــ جلوافتادن اخباریین هم بیشترکمك بوقفهٔ علمی و بیذوقی کرد ــ سپس بعلل چندی آن و ضعی راکه شرح دادیم آهسته آهسته تغییر یافت افراد قابلی را روزگار بتدریج پرورانید و تاآخر قرن دوازدهم بیشاز سه قرن میشدکه ایرانیان درمهد تشیع تربیت یافته و درراه ولا ومحبت خاندان رسالت راسخ قدم شده بودند. وسالها اخبار مدايح ومناقب ائمهٔ اطهار ص وزيارتهاي ماثوره را شنیده وخوانده ودرآن جملههائیراکه فهم معانی حقیقیآن برایشان امكان نداشت ديده بودند و تعبداً آنـرا قبول داشتند در چنين موقعي شيخ بایر انآمد وزبان بعرفان گشود و پرده ازرویآن جملات مشکل برداشت وطرقی برای درك معانی آن نشان داد كه مطبوع اهل عرفان ومحبين اهل بيت واقع شد. واگر بعضیها چیزی ازمطالب او درك نمیكردند باحترام زهد ورسوخ وی درمحبت خاندان رسالت انكار نمينمودند تكذيبش نميكردند خاصهكه احترام علماء ومراجع تقليدرا نسبت بدومينكريستند وتوجهشاه وشاهزادگان ووليعهد (عباس میرزا) وبعض امراء درجهٔ اول را بدو معطوف میدیدند بااین اوضاع واحوال اگر بعض موانع درجلو شیخ ایجاد نشده بود البته نفوذ معتقدات وی وگروش اهل حل وعقد بدو چندین برابرمیشد چنانکه تا سالی چند بوفاتش مانده که موانع درکار وی ازکمینگاه بیرون نیامده بود اوضاع واحوال چنین مینمود که وی درعالم تشیع شخص بلامعارض و فرد اکمل و مطالبش مقبول خاص وعام است .

گرچه مقدمه مفصل شد ولی باز بهتر میبینه که دوسه موضوع دیگر را که از فقاهتهای تاریخی نگارنده است دربارهٔ شیخ برای تکمیل مطلب بنگاریم و آنگاه نسبت بشرح حال وی بالنسبه باختصار قایل شویم .

قبلا از قدیمیها می شنیدیم که شیخ باقافلهٔ مجتهدین عرب وقطیف ولحسا که درنتیجهٔ تجاوزات و هابیها مجبور بسهاجرت شدند بایران آمد و چون مورد تکریم هسه آن علما بود براهمیت وی درایران افزوده شد و این موضوع خیلی شهرت داشت .

اما از روایات برمی آید که آمدن شیخ بایران پساز مهاجرت آن فقها ومجتهدين بوده يا باحتمالي مسكن است آنان تدريجاً آمده باشندكه ادلهٔ تاريخي هم دردست داریمکه جـای ایرادش نیست این اندازه برای ما مسلم است که اكثرآن علماء مهاجر مخصوصا آنانكه درنواحيفارس وكرمان سكونت گزيدند از شیخ تجلیل تبجلیل میکردهاند از قبیل مرحوم حاج سید محمد احسائلی که درمرکزرفسنجانکرمانکه درآنعهد قصبهٔ قلعهٔ آقابود سکونتکرد وسیدی عالم و جلیلالقدر بود ـ و یا مرحوم شیخ نعستالله عرب اخباری امام جمعهٔ كرمان دراستانداري ابراهيم خان ظهيرالدوله والي عصرفتحعليشاه كه بروايت حاج ميرزا ابوالحسن كرماني كلانتر نعمت متخلص (١) درزمان آغا محمدخان قاجارکه اورا شاه شهید خوانده بکرمان آمده واینمرد در روحانیونآن ناحیه شخص اول شد وابراهیم خان درهرمورد از وی حرف شنوی داشت و یکی ازآن جماعتهم شيخ محمد لحساوي معاصرآقا محمدخان بوده وديكرمرحوم اصولی بوده ودرحکومت ابراهیم خان بکرمان آمد و درسیرجان سکونتکرد شیخ ابوالمحسن که اصلا نیز عرب و بنابروایات بعض تاریخ نگاران کرمانی (۲) و بسيمحترم بود ومرحوم حجةالاسلام سيد محمد باقر شفتي ساكن اصفهان تمام احكام اورا تنفيذ وامضاء ميفرموده ـ ونيز عدهٔ ديگركه همه مهم ومتقى

۱ از نسخهٔ خطی متعلق بنگارنده .

۲ - مأخوذ از تاریخ مرحوم نتیخ بحیی احمدی کرمانی نسخهٔ اسل خط مؤلف متعلق بکتابخانهٔ
 نگارندهٔ - ونیز تاریخ مرحوم میرزا ابوالحسن کلانتری کرمانی .

بودند و یکسرازمرحوم شیخ احمد تجلیل میکردند ودرمشکلات واحکام بدو مراجعه می نسودند ــ مخصوصاً مرحوم شیخ نعستالله که باابر اهیمخان ظهیرالدوله ارادت مشترك نسبت بشیخ مزبور داشتند و نیزمرحوم حاج سید محمد احسائی که هروقت از وی راجع بشیخ میپرسیدند میگفت: « بحر عسیق » دریای عسیقی است.

نگارنده نسبت بشیخ بگفتار مجتهدین سادهٔ متدین آنعصر بیشاز دیگر اسناد اهمیت میدهد وازآن فقها وعلما مدارك متعددی نسبت بآنمرد بیادگار مانده که درکتب موجوداست وازآنچه که بعض علماء ساکن کرمان ویزد دربارهاش گفته اند نمو نه ای ایراد کرده ومیکنیم .)

وازجملهٔ مجتهدین وسادات معنون عهد فتحعلی شاه مرحوم میرزا سلیمان استکه دریزد و توابع تقریباً شخص اول بوده و این همان عالمی استکه قاآنی شیرازی شاعرمعروف دربارهاش گفته:

## « اگر مشاهده خواهی فروغ یزدان را

بصدر فضل نگر میرزا سلیمان را »

واین سید محترم دوسال مهماندار شیخ دریزد بوده وخود هم دردرس حکست شیخ حاضرمیشده و گاهی هم شیخ درس فقه را بدومحول میکرده وخود مستمع میشده \_ اینسرد روایاتی عجیب از شیخ دارد و خود هم شیخی نبوده که ما از ذکر آن حکایات صرف نظر مینمائیم \_ وی دربارهٔ شیخ میگفته « که اگر حدیث لانبی بعدی مانع نمیبود و شیخ ادعای نبوت میکرد من او را تصدیق مینمودم . »

دیگر از موضوعاتی که باید درهمین مقدمه بدان اشاره کنیم . موضوع پیرطریقت شیخ است که روایات درین باب مختلف است عده ای مطالعهٔ کتب ومراجعه بکتابخانهٔ ابن ابی جمهور احسائی را موجب سیروسلوك شیخ و توجه وی بعالم معنی و اتخاذاین طریقه دانسته اندگر و هی دیگر تعالیم مرحوم شیخ قاسمخان حلی و بعض دیگر افراد دیگر را . ولی در کتب ذهبیه و مشایخ آن عهد ذهبیه مطالبی درین موضوع دیده میشود که در طریقت و سیرسلوك از مشایخ بزرگان

طایفه مستفیض شده که آن روایات را درطرایق تألیف مرحوم حاج نایبالصدر مینوان یافتکه ازآن جمله است عین عبارات مرحوم میرزا جلال ذهبی پسر مرحوم میرزا ابوالقاسم ذهبی که پسروپدر هردومهم بودهاند که چنین نگاشته : « دوره منتهی بجناب سیدی سید قطبالدین محمد اقدس سرهالعزیز گردید . وجمعيكثيردرخدمت ذيموهبت اكسيرخاصيت تربيت شده عموماً . وازخواص حاضرين حوزة مباركه چند نفرى ازرجال بنهايت رتبة علم وعمل وحال فائض آمده . بنحویکه صاحب یرلیغ ولایت و اجازهٔ معنویه گردیده . هریك نفر را بسستى مأمور فرموده وصيت نموده بآنها كه حكمت مبتدعسة فلاسفة يونانيه از ازمنهٔ سابقه درمیان خلق بیخبر ازحقیقت باقیمانده و باقو اعد این دینمبین تطبيق ندارد . جناب شامخ الالقاب آخو ند ملامحراب گيلاني را قدس سره العزيز بالمهفهان وعراق عجم مأمور فرموده وجنابان مستطابان مولانا آقا سيد مهدى بحرالعلوم ومولانا شيخ جعفر نجفي قدس سرهما درسمت عتبات عاليات على مشرفيها السلام والتحيات وعراق عرب مقرر فرموده و جناب شامخ الفضايل والاوصاف شيخالشيوخ شيخ احمد احسائي قدس سردالعزيز را باطراف ايران مأموركه درحركت باشند . وجناب مستطابكروبي انتساب آقاي آقا محمد هاشماقدس سرهالعزيزداماد خود وجد فقيررابسمت فارس امرفرموده . وبطور انصاف هریك از این بزرگوارانكمال بذل جهد و اجتهاد خود را فسرموده . بحولالله تعالى و عناياته حكمت معصوميه الهيه را در ايران بل توران رواج دادند انتهى . » ونيز درطرايق درحالات مرحوم سيد قطبالدين ذهبي چنين نگاشته شده : « در وقت توقف در احساء جناب شیخ احمد احسائی تربیت درخدمت آنحضرت حاصل كرده بكمال علم وعمل رسيدند . »

همینگونه روایات مشایخ محترم و علماء رجال آن عصر یا قریب بزمان شیخ است که سند قطعی برای بعض تاریخ نگاران اخیرایران گردیده که ذوق عرفانی و رویهٔ سیروسلوك معنوی شیخ را منتهی بمشایخ محترم ذهبیه یعنی سیدقطبالدین دانسته اند . درصور تیکه نگارنده را دراین موضوع اشکالی است و آن این است که از تطبیق سالهای مصرح در تواریخ چنین برمیآید که

مرحوم شیخ احمدبن زین الدین احسائی درموقع وفات مرحوم سیدقطب الدین ذهبیکه گفته اند پیر دلیل او بوده شش یا هفت سال بیشتر نداشته .

چنانکه مرحوم نایب الصدر درهسان صفحه ازطرایق که درآن تربیتشیخ را نسبت بسید مزبور داده چنین نگاشته: «غرض جناب سید قطب از مشایخ عظام سلسلهٔ ذهبیه است. در سنهٔ هزارو یکصد وهفتاد وسه رحلت نموده.» وتاریخ تولد مرحوم شیخ احمدرا پسرش شیخ عبداله درماه رجب یکهزاروصد وشصت و شش هجری نگاشته وعلاوه جای دیگرهم نوشته که شیخهفتادوپنج سال دردنیا زیسته. پس شیخ درهنگام وفات سید قطبالدین شش با هفت سال بیش نداشته. اگر راهی برای تصحیح روایت آنانکه سن شیخ را قریب بنود سال معرفی کرده اند ( مانند روایت روضات ) داشتیم اشکال مرتفع می شد بهرحال برای نگارنده این قسمت روشن نشده واگر برکسی از مطلعین وارباب حل وعقد موضوع روشن وواضح شده باشد ونگارنده را نیز مستحضر نماید موجب تشکر خواهد بود. پس تا پیرطریقت حقیقی برای شیخ نیافته ایم باید موجب تشکر خواهد بود. پس تا پیرطریقت حقیقی برای شیخ نیافته ایم باید ویرا در طریقه ای که دارد مبتکر معرفی نمائیم.

واما راجع بآ نچه که از غرایب اموربدو نسبت داده اند ما بطور کلی وارد بحث و روایت آن نمی شویم ودر میان روایات هم آنچه را که مربوط بخواب است یا موضوعاتی است که ناشی از فراست وصفای باطن است نفی نمی نمائیم واین اندازه را قطع داریم که شیخ مرد مرتاضی بوده و برای ریاضتهم بلاشك آثاری است و آن خوابهای عجیب و مکاشفاتی که روایت کرده اند از ثمرات آنست . واز اینگونه امورپیش پا افتاده که بگذریم وبامورخارق عادتی که از وی نقل شده برسیم از آن میگذریم ولزومی هم ندارد که وارد بحث در آن شویم اما علت مخالفتهای باشیخ ـ چند چیز بوده اولا معارضه ومبارزه و تکفیر یك سیرت مستمره بوده که در شرق و بلکه غرب از قدیم رواج داشته واز اواخر قرن دوازدهم به حداعلی رسید متشرع عارف وصوفی را تکفیر بلکه تکه تکه میکرد واخباری اصولی را و نیز بعکس وبالاسری شیخی را طعن ولعن مینمود میکرد واخباری اصولی را و نیز بعکس وبالاسری شیخی را طعن ولعن مینمود وشیخی نیز بدولقب ناصبی نگاه میکرد.

چنان تکفیر رواج یافتکه شعب و فرق هریك ازاین طوایف اعم از صوفی و درویش واخباری واصولی وشیخی ومتشرع وبابی وازلی وبهائی وغیرایشان نیز از تکفیر یکدیگر مصون نماندند در برابر وسعت رحمت پروردگارکه همه چیز وهمهکس را فرا میگیرد اینها عرصه را بریکدیگر چنان تنگ گرفتند که مافوقآن متصور نبود.

بدیهی است آن تکفیرها بیشترشامل کسانی میشد که درطریقه ومسلکی نبوغی از خود نشان داده و پیروانی پیداکرده بودند ویا امرا وسلاطین بدیدهٔ احترام بدیشان مینگریستند وشیخ ازاین دسته بود وخصومتها فزونی یافت و قتی که مخالفین دیدندگروهی از شاگردان شیخ پساز وی کسر برای نشرعقاید وی دربلاد و امصار بستند و طریقهٔ شیخ طرفدارانی سرسخت پیداکرد و الا اگر کسی دنبالهٔ مطلب را نگرفته بود مطالب وی هم مانند تعالیم مرحوم ملاصدرا و ملا محسن فیض میشد و موضوع ریشه پیدا نسیکرد.

دراین موضوع عقیدهٔ نگارنده ایناست که شیخ دریزد که شهر خلوتی بود و اهل عرفانش کم ، مجالی یافت و قسست عسدهٔ از کتب و عقاید خودرادر آنجا منظم و از آنجا منتشر کرد . صیت او بفارس و کرمان و خراسان رفت . اصفهان مرکز علوم و روحانیت آن عصر را متوجهٔ او نسود و صیت و آوازهٔ او از یزد و کرمان بو اسطهٔ توجه ابر اهیمخان ظهیر الدوله پدر مرحوم حاج محمد کریسخان معروف بپایتخت و دربار رفت و سلطان زمان فتحعلی شاه را شایق دیدار وی کرد و چون شیخ دعوت او را اجابت نمود در همه جا احترامات عجیب از ملت و عمال دولت دید . در هر شهر علما و مجتهدین و عامهٔ مردم از او تجلیل نمودند و سلطان عصر و شاهزادگان بلافصل و رجال درجه اول در اکرام وی بوضعی بی سابقه کو شیدند و تحفی لایق بدو پیشکش نمودند . همان احترامات فوق العاده و تحف کو شیدند و تحفی لایق بدو پیشکش نمودند . همان احترامات فوق العاده و تحف شاهانه و شاهزادگان و بعض و زرا را بیش از آنچه بود قلمداد میکردند ( تاحدی مهم بوده نه باندازه ای که شهرت یافت ) میگفتند فلان و زیر مثلا ملك ششدانگی بوده نه باندازه ای که شهرت یافت ) میگفتند فلان و زیر مثلا ملك ششدانگی بوده نه باندازه ای که شهرت یافت ) میگفتند فلان و زیر مثلا ملك ششدانگی بشیخ تقدیم کرده و فلان شاهزاده و امیر چه و چه و از همه بالاتر شاه.

چنانکه درقدیم از بعض ارباب عمایم می شنیدیم که یاداز آن دوره میکردند ومیگفتند فتحعلیشاه صد هزارتومان بشیخ برای تأدیهٔ قروض ومخارجشداد ــ بعلاوه یك عبای مروارید دوزی ( نگارنده سند این روایت شفاهی را جائمی ندیده ) گمان نمیرودکه عطیهٔ شاه تا بدین اندازه بوده . زیراکه بخشش چهل\_ هزارتوماني فتحعليشاه بفتحعليخان مببا ونيز تأدية قروض معتمدالدولة نشاط ازطرف ویکه مبلغش سیهزارتومان بوده تاریخیوثبت درتاریخ شده چگونه سد هزار تومان تقدیسی وی بیکنفرروحانی پنهان میمانده وازقلم تاریخنگاران میافتاده درصورتیکه صد هزار تومانآن عصر مبلغ مهسی بوده یعنی برابری با صدو پنجاه بلکه دویست ملیون ریال امروز میکرده قطع نظر از قیمت عبای مروارید دوزی . بهرحال صرف این شهرت برای تحریك رشك عدهٔ از ارباب عمايم كافي بود ومسلما ازاينجا بذرمخالفت درزمينة قلوب كاشته شد ـ وبصورت مخالفت شدید اول از شهرقزوین سر درآورد ودامنهٔ مخالفت بعراق کشید البته دراين اثنا عدة هم ازفقهاء ظاهرودين باوركه باعموم عرفا طرف بودند ضميمة مخالفین شدند ولوای مخالفت بلندکردند و عوام هم ازایشان پیروی نمودند ومجموع مخالفين شيخ ازپاي ننشستند وبهم نامهها نگاشتند وداد وفرياد يلند كردند شيخ را خارج ازدين وواجبالقتل دانستند وهرچه اواعلانكرد وپيام فرستاد وتقاضای انعقاد مجلس عمومیکرد تا عقاید خود را علانیه بیان نمایـــد فایده نبخشید وحاضر برای چنین جلسه ای نشدند . ولی با همهٔ آن طوفانهاکه ايجاد شد باز حقيقت امر ازخلال سطورعلما ونويسندگان بيغرض آشكاربوده وهست چه دربارهٔ اینمرد و چه دربارهٔ دیگر افراد از عرفا ومراشد و حکــماء مورد تکفیرکه هسه بی مورد بوده زیراکه دربارهٔ صاحبان طرق مختلفهٔ عرفانی كه اكثر شاخهٔ بودند از أصل اصيل اسلام تكفيرمبنا وموردى نداشته و ندارد . مقدمهٔ ما مفصل شد اینك در خاتمهٔ مقدمــه برمیگردیم بمطلب اصلیكه شیخیگری درکرمان باشد .که از آن شهر و نیز یزد موضوع آغاز گردید و پس ازچندی که از نشر عقاید شیخ درعراق عرب وشهرهای بزرگ ایران گذشت باز ازكرمان لواى نشرمعتقدات شيخ باتشكيلات محكمومرتبي بلندگرديدوآوازة

آن بهمهٔ بلاد ایران و ممالك مجاور رفت ــ وفوراً دراینموقع یك عایق ومانع مهمی در جلو امر شیخ وجانشینهای وی پیدا شدکه در جای خود ازشرح آن هم صرف نظر نخواهیمكرد .

واما علت انتشار شیخیگری در کرمان و تو ابع آن اولاو جود زمینهٔ مساعدی بودکه از روش اخباریین و صوفیه و عرفا از سالها پیش در آن ناحیه آماده بود. ثانیا قرب جو ارکرمان با یزد محل سکونت شیخ و مراودهٔ ارباب ذوق و عرفا از کرمان بیزد و بعکس.

ثالثاً تجلیل علماء عرب و نیز عرفاء ساکنکرمان ونواحیآن و نیز علماء یزد از شیخ .

رابعا وجود ابراهیمخان ظهیرالدوله والسی مقتدر عصر فتحعلی شاه در کرمانکه مردی ساده ومقتدر ومتدین وعضو مهم خاندان سلطنت محسوب میشد وارادت خاص بشیخ داشت وهمواره از وی یاد میکرد وشیخ هم باری از وی دیدنکرد باآنکه هیچگاه عادت بسلاقات امرا و رجال دولتی نداشت وچون ازوی سبب پرسیدندگفت فیه نور (شیخیهٔ حاج محمدکریمخانی برای این سخن شیخ تفسیرخاص قائلند).

خامساً وجود چند نفر ازقبیل ملاحسین مجنهدکرمانی که گاهیهم ساکن یزد وملازم شیخ بوده ودرکرمان ازصلحا وائمهٔ جماعات بشمارمیرفته ومرحوم حاج محمدکریمخان هم درزمان حاج سیدکاظم رشتی بدو درنمازاقتدا میکرده وچند نفردیگرازعلماءکرمان ـ کوهبنان بافق و بهاباد راور وسیرجان که بکرمان ویزد آمد و رفت داشته اند و نیز عده ای از اهل ذوق و شعرا از قبیل ملا بمانعلی راجی کرمانی ـ آقا محمدکلاهدوز عارف و شاعر والبته تجلیل مراشد و عرفا از شیخ درعامهٔ اهل ذوق و صاحبان مشرب عرفانی و مؤثر تر بوده است یعنی آنان معتقدات و عقاید شیخ را که مورد قبول فقها اعم از اخباریین و اصولیین بود حتی مخالف سرسخت ایشان ابراهیمخان والی عهد هم بدان احترام میگذارد و قایه و سیرعقاید و مسلك خویش قرارداده بودند .

علل جزئی.دیگرهم درآغازامر درکار بودهکه چندان درخورشرح نیست .



شبیه ابر اهیهخان ظهیرالدوله استاندار معروف کرمان وبلوچستان درعهد فتحعلی شاه که نسبت بمرحوم شیخ احمد احسائی ارادت میورزید - اینمرد پدر مرحوم حاج محمد کریمخان کرهانی معروف است

در پایان توضیحاً یادآور میشویم که ماکه تاریخ این سنسله را جزو تاریخ مذاهب کرمان نگاشتیم دلیل براین نیست که ما شیخیه ای را دارای مذهبی جز مذهب اسلام میدانسته ایم نه بلکه آن سلسله را مانند سلسله نعمة اللهی از شعب اسلام ومذهب جعفری صلوات الله علیه و دارای مسلك عرفانی خاص دانسته و میدانیم و بدینجا خاتمه داده بشرح حال شیخ مؤسس سلسلهٔ شیخیه بطور اختصار میپردازیم وازخداوند توفیق حقیقت نگاری را درخواست داریم.

# ترانه های شیر از ی

استان فارس گنجینه ایست از ادبیات عامیانه که تاکنون کمتر بدان توجه شده است ترانه های زیبائی که از روی احساسات رقیق مردم حساس ایلاتسی و ساده دل دهات آن ساخته شده درعین اینکه بااصول دقیق موسیقی اصیل ایران همراهی میکند پر از لطف وزیبائی است وشیوه ای مخصوص دارد.

چوپانیکه گوسفندان خودرا بچرا برده است نی خودرا بلب میگذارد وازدم گرم خود قطعاتی از آهنگهائی از تراوشهای یك دل آرزومند وحساس مینوازد. بطوریکه گوسفند از چرا بازمیماند و باز از پرواز.

قد ملبند ما لا من مُلبند ليمو بسبونت وسبكه في ترسم خرجت كنم اكس ببونت وسبكة في ترسم خرجت كنم اكس ببونت وسبكة ا وسنكله باغي ا وسكله مسيروبي و ماغي ا وسكله شك نیستکه این قطعه هم باز درگام شور است ویا هسایون . زیرا مخصوصاً گام شور درزندگیما . درروح ما ودرکلیهٔ شئون مارخنه کرده است .

کودك با صدای محزون مادرش که بسرای خواب او در دستگاه شور لالائی میگوید :

لالات منكيم خوابث مني و المركب منكيم اوت من و المركب مني المركب من المركب من المركب من المركب من المركب المركب ومرسوم المركب ومرسوم المركب المركب ومرسوم المركب المركب ومرسوم المركب المركب

بخواب ميرود .

زارع باصدای وحشی ودر عین حال جذاب ، درگام شور ، با قطعاتی موزون حرکات چارپایان را برای امور زراعتی منظم میکند .

بانگ مؤذن دردستگاه شور متدین را بوظیفهٔ دینیاش آشنا میسازد . ولیمثلاینکهشوروهسایونهم نمیتواند زبان گویای دلدردمندش باشدور بع پرده ونیم پرده قادر نیست عقده های دل اورا خالی کند . باید راهی پیداکرد .

دشت شیراز حاجیونه و بیدگانی و چندین گوشهٔ حزن آور دیگر بوجود میآورد . الفبائی جدید میسازد تا قادر باشد که مکنونات دل دردمند خودرا اظهار دارد .

سومد دِلْنَرُمُنَ مُرُومُ آخِرَ بِهِ کَیْتُ سَلُوْ وَ وَحَجْرُحُورُومُ آخِرُ بِهِ مِنْ مِنْ اَحْرُ چُرُومُنیدی جُوانُمُ چرُومُنیدی جُوانُمُ پیرهٔ کین بوسدای مَرْهٔ شرایمُ بدون تردیــد بتصدیق اهل فن آهنگهای محلی شیراز ازحیث زیبائــی وملاحت وروانی وسادگی ارج مهمی را درادبیات عامیانهٔ ایران داراست .

برای آشنائی بیشتر علاقمندان بذکر چند قطعه زیباکه درحوالی اردکان فارس متداول است قناعت میشود .

هربند شامل دوقسست استکه قسمت اول درمیزان ۴/۴ وقسمت دوم درمیزان ۲/۸ اجرا وبندگردان آن دسته جمعی جواب داده میشود .

> سُوْمِدِهُ روْمِ مِدِهِ حِيْهِ فَرْقِي دارِهِ اوْسُكِلَهُ مَا أَنْ مِنْسَكُنَى حِيْهِ مَرْهِ دارِهِ اوسُكُلَهُ اوشِكِرِحُونِي اوسُكِلِهِ حاتْ مَرْدِهِ فِي اوسُكِلِهِ مُوخُوسِي تُوْسُمِي تُوْسُكِمْ مَصَلِيدِ مَمْتِ مَدَ لِيلُمُ اوسُكِلْهِ مُوخُوسِي تُوْسُمِي تُوْسُكِمْ مَا مَمْتِ مَدَ لِيلُمُ اوسُكِلْهِ

مَدْ نَمَيْدُ الله الله تُعْبِدُ لِيُهِ وَسُولِي وَسُكِلِهُ في تَرْسُمْ خَرْجِبْ كُنْمُ الكس سُبِونْتِ أُوسِكِلِهُ اُ وَسِّكِلِه اعْنِي اُ وَسِّكِلِه الله عَلِي الله واعْنِي اُ وسِّكِلِه تَرْنَ مِيرُو اعْنِي اُ وسِّكِلِه الله كل الحق المعنى الوسِّكِلَة مَنْ مَيرُو اعْنِي اُ وسِّكِلِهُ عَلَيْهِ كَالْ الْمَعْنِي الْوَسِيكِلَةِ الله الله كالله المعنى الوسِّكِلَة نَهُوائ أَبْرُوكُمْ لَدُتُ مُوجِبُوجُوكُمُ الْمِيْوُ ( بَهُواتُ مَا يُمُ الْمِيْوُ ) ٢ نَهُوائ حَيْوِی حَارِتُ مُوجِبُوجُوكُمُ الْمِيْوُ ( بَهُواتُ مَّا يُمُ الْمِيْوُ ) ٢ بَهُوائ بَالِای مُلْذِتُ مُوجِبُوجُوكُمُ الْمِيْوُ ( بَهُواتُ مُا يُمُ الْمِيْوُ ) ٢ بَهُوائ بَالِای مُلْلِالُسْرَحِيِّ مُوجِبُوجُوكُمُ الْمِيْوُ ( بَهُواتُ مَا يَمُ الْمِيْوُ ) ٢ بَهُوائی بَالْمِلُ سُرْحِیْ مُوجِبُوجُوكُمُ الْمِيْوُ ( بَهُواتُ مَا يَمُ الْمِيْوُ ) ٢ بَهُوائی بَالْمِلُ سُرْحِیْ مُوجِبُوجُوكُمُ الْمِیْوُ ( بَهُواتُ مِا يَمُ الْمِيْوُ ) ٢ به مُنْرَكِيْلُ بِالْمِن كُمْلُ الْرُودُ وَيُارِدُوا وَسُكِلْمُ الْمِيْوِلُ الْمِيْوِلُ الْمِيْوِلُ الْمِيْوِلُ الْمِيْوِلُ الْمِيْوِلُ الْمُؤْولِ الْمُؤْلِقُ الْمِيْوِلُ الْمِيْوِلُ الْمِيْوِلُ الْمِيْوِلُ الْمُؤْلِقُ الْمِيْوِلُ الْمُؤْلِقُ وَلِيْمُ الْمِيْوِلُ الْمِيْوِلُ الْمِيْوِلُ الْمِيْوِلِيْمُ الْمِيْوِلُ الْمُؤْلِقُ الْمِيْوِلِيْ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِولُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمِيْوِلُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِولُ الْمُؤْلِقُ الْمِيْلُولُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُولِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُولُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِولُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِولُ الْمُؤْلِقُ ال

منرعُلوُمٌ وورمين سُياز مين حَن مَرْرَه اوسُكِلُه

بَهُ إِنَى أَبْرُوكُمْ نَدِتْ مُوحِيُّوجُوكُمْ أَمِينُو ( بَهُواتْ مَٰ اِنْ آمِنُو) ٢ بَهُ إِنْ الله في لَمُنَدَّتْ مُوحِيْوِجُوكُمْ أَمِينُو ( بَهُواتْ مُا يُمْ الْمِسُو) ٢ بَهُ إِنْ حَيْوِي حَازَتْ مُوحِيْوِجُوكُمْ أَمِينُو ( بَهُواتْ مُا يُمْ الْمِسُو) ٢ بَهُ وَانِي حَيْوِي حَازَتْ مُوحِيْوِجُوكُمْ أَمِينُو ( بَهُواتْ مُا يُمْ الْمِسُو) ٢ بَهُ وَانِي هَلِلْ سُرِحْتِ مُوحِيْوِجُوكُمْ أَمِينُو ( بَهُواتْ مُا يُمْ الْمِسُو) ٢ بَهُ وَانِي هَلِلْ سُرِحْتِ مُوحِيْوِجُوكُمْ أَمِينُو ( بَهُواتْ مُنايُمْ الْمِسُو) ٢

un suffixe de lieu. Négârestân désigne un 'lieu où se trouvent de belles peintures'.

Dans la litérature persane, Négarestân, Négâr-Khâna ou Négârestân-e cîn (Négârestân de la Chine) sont les noms d'un lieu situé en Chine et contenant de merveilleuses pentures. Si on l'a situé en Chine, c'est que dès les anciens temps les chinois étaient célèbres pour leur peinture.

Qui est "Sîmorgh", grâce aux instructions de qui le troisième prince a su repondre aux questions de la princesse chinoise?

En persan "Sîmorgh", en pehlevi "Sên-murv", dans l'Avesta "mareghô Saênô" (Saêna) (Yasht 14,41), en vicil indien "çyêna" et en arménien "çin" veulent dire faucon et aigle. En même temps nous lisons dans Farvardîn Yasht (Avestâ) parag. 97: "Nous louons l'âme du pieux Saêna fils d'Ahum Stavat, qui avait cent adeptes . . ."

On lit également dans le livre pehlevi Dênkart, livr 7 chap. 6parag. 5:

"On a dit au sujet de Saêna qu'il naquit cent ans après l'apparition de la Religion (de Zoroastre) et mourut deux cent ans apès la prédication de la Religion. Il fut le premier mazdéen qui ait vécu cent ans et ait eu cent adeptes."

Dans le Dênkart (livre 9, chap. 24 parag. 17) Saêna est présenté comme un des disciples de Zoroastre. Il y a un rapport sans doute, entre le sens de Saêna (l'oiseau) et Saêna (le sage).

Dans la littérature persane, il apparaît dans une double tradition: celle de l'épopée héroïque, et celle de la poésie et de la prose mystiques. Dans le mysticisme Sîmorgh a occupé une place considérable. Nous voyons, par example, dans le Mantiq-ot-Tayr (la langue des oiseaux) de Farîd-od-Dîn 'Attâr que les oiseaux décident de se rendre chez Sîmorgh, le roi des oiseaux. Aprés avoir passé des difficultés, enfin trente oiseaux sculement arrivent au seuil de Sîmorgh, et ils voient que Sîmorgh n'est autre que le reflet d'eux-même. "Par un jeu de mot auquel se prête la forme persane Sî-morgh (= trente oiseaux), 'Attar découvre un moyen d'exprimer cet état d'identité dans la différence et de différence dans l'identité, qui s'impose et se dérobe sans cesse au moyens d'expression de la mystique spéculative, et qui a fait le tourment de tous les mystiques." (2)

Professeur Mohammad Mo'în de l'Université de Téhéran.

<sup>2 -</sup> Prof. Henry Corbin, Avicenne et le Récit visionnaire. Téhéran 1954, tome ler. p.229.

résentent des réalités. On peut faire un parallèle entre ces dernières et le vin contenu dans une coupe. Le but est de boire le vin et la coupe n'est qu'un moyen.

"Fais attention à celui qui sert le vin, car c'est ce dernier qui est important et non la coupe.

- O, Adam! N'attache pas d'importance à la forme exterieure du blé (1), essaie par contre de comprendre la signification de toutes les choses."
- 4 Ceux qui ne suivent pas les conseils des vieillards et des savants ayant l'expérience de la vie, s'en repentent.

Les princes, après avoir vu le portrait de la princesse se sont dit:

"Nous constatons hélas seulement maintenant ce que le roi avait vu dès le début!" "Les prophètes nous ont beaucoup aidé en nous parlant de la conséquence de nos actes".

5 - Dans les voyages que l'on fait sur cette terre (c.à.d. le monde extérieur) ainsi que dans ceux de notre vie intérieure, nous devons suivre un maître. Le maître mystique nous guide vers le ciel. Si on le suit on n'a plus besoin d'avoir soi-même des ailes pour voler vers les cieux. Ton coeur peut voyager de l'Orient à l'Occident comme un éclair.

Pendant ton sommeil tu peux dans tes rêves visiter différentes villes; de même, le maître mystique, tout en restant chez lui, peut voyager dans diverses régions du monde, il peut donc servir de guide.

Les princes n'eurent malheureusement pas un tel maître.

6-Il y a certaines douleurs qui peuvent être agréables (2). C'est le cas, par exemple, des amoureux qui étant affectés par leur amour, sont prêts à augmenter leurs souffrances.

On le remarque dans les aventures des deux frères aînés.

- 7 L'attachement au "moi", la suffisance égoïste, tel est le grand obstacle sur la voie mystique. Le deuxième frère étudiait les sciences et s'initiait aux mystères du roi; mais un jour il se dit: "Je suis un prince, un homme suffisamment savant et expérimenté, pourquoi dois-je obéir au rei de Chine!"-Ce raisonnement l'empécha d'atteindre son but.
- 8 Le récit se passe en Chine. C'est une allusion à la tradition du prophète de l'Islam qui dit: اطلبوا العلم ولو بالصين "Cherchez la science même s'il vous faut aller jusqu' en Chine."

Qu'est-ce que le "Négârestân" dont parle le récit en question? Ce terme est un nom persan composé de négâr voulant dire "peinture" et stân qui est

<sup>1 -</sup> Chez les Musulmans, le blé remplace la pomme défendue par Dieu à Adam.

<sup>2 -</sup> Comp. "La douleur douce" dans les poèmes d'A. de Musset.

n'ai rien à te dire sauf que si tu veux te marier, choisis un homme intelligent et préfère-le à un prince ignorant. Bien que je suis rein, je ne suis pas heureuse, car je ressemble à un rossignol enfermé dans une cage dorée". La princesse ajoute qu'après la mort de sa mère, l'Empereur voulut la consoler. Elle obtint du monarque la promesse qu'elle ne se marierait qu'avec l'homme de son choix. Malgré cela, l'Empereur essaya de trouver des prétendants qui soient intelligents, riches et puissants. Pour cela il ordonna d'exposer son portrait dans les citadelles de sept villes situées à l'exterieur et à l'interieur de la Muraille de Chine.

Mi-Koy dit ensuite: "Chaque année quelques jeunes gens viennent et je leur pose des questions, mais comme ils sont incapables de répondre à ces dernières, je les renvoi. Maintenant c'est ton tour."

Afrûz répond: "Demande ce que tu veux". La princesse lui pose quelques questions, mais il ne peut répondre correctement. Mi-Koy ne l'accepte donc pas comme mari. Le lendemain le prince demande à l'Empereur d'intervenir auprès de la princesse, mais il refuse. Afrûz désespéré meurt de chagrin. On appelle alors Shahrûz pour les funérailles de son frère. Shahrûz est très affecté par cette perte, mais quelques jours plus tard oubliant la mésaventure de son frère, il demande la main de la princesse. On l'emmène chez Mi-Koy. Son destin n'est guère meilleur, et il meurt aussi.

Après cette seconde mort, on appelle Behrûz. Celui-ci reste désormais seul et il ne sait que faire: retourner chez son père ou rester et essayer de venger ses frères.

Behrûz décide enfin de rester. On le présente à la princesse et lui raconte son histoire. Pendant trois jours, Mi-Koy lui pose des questions. Le prince instruit par Sîmorgh répond correctement et passe donc les dures épreuves que lui fait subir la princesse.

Cette dernière accepte ensin de lui accorder sa main.

#### Buts mystiques et moraux de Mawlawî.

Par ce récit, Mawlawî a pu tirer les conclusions suivantes:

1 - Interdire une chose c'est une façon d'attirer l'attention sur elle.

Mawlawî dit que si le père n'avait pas empêché les princes d'aller à la citadelle qui leur était inconnue, ils n'auraient pas tellement insisté pour s'y rendre afin d'en découvrir le secret.

- 2 La citadelle avait cinq portes donnant sur la mer et cinq autres du côté de la terre. En comparant donc à l'homme, cela est une allusion aux cinq sens internes et aux cinq autres externes.
- 3 Mawlawî dit: "Il ne faut pas se laisser éblouir par des formes et des couleurs pour que l'on ne devienne pas un "sculpteur" et un "adorateur d'idoles." D'autre part, il faut considérer que ces formes et ces couleurs rep-

père et raconte lui notre mésaventure". Shahrûz entre et ne revient pas. Behrûz veut obéir à son frère, mais il pense que la fraternité exige qu'il n'abandonne pas ses frères dans le danger. Behrûz entre aussi, et voit un grand château dont les chambres, les couloirs et les balcons sont ornés de belles peintures. Il arrive ensin dans un grand salon où il aperçoit ses frères éblouis devant un tableau. Il regarde ce dernier et voit que c'est le portrait d'une belle jeune fille. Il tombe à son tour amoureux d'elle. Ils y restent jusqu'à la tombée de la nuit et y demeurent jusqu'au matin. Le lendemain ils viennent près du tableau. Behrûz trouve sur ce dernier une ligne écrite en chinois expliquant que le tableau est le portrait de Mi-Koy, la fille de l'Empereur de Chine. Il explique donc à ses frères ce qu'il a lu et ajoute que la jeune fille habite la Chine. Afrûz dit: "Comme je suis épris d'elle, je vais à sa recherche. Vous pouvez retourner et raconter mon histoire à notre père". Mais les deux autres n'acceptent pas et l'accompagnent. Ils arrivent à la capitale de la Chine, et descendent dans un caravansérail. Le lendemain, Afrûz se présente au grand chambellan de la Cour. L'Empereur ordonne qu'on lui donne un château. Quelques jours après, Shahrûz et Behrûz inquiets de l'absence de leur frère, s'adressent au grand chambellan. Ce dernier leur raconte ce qui s'est passé. Ils demandent à voir leur frère. Le grand chambellan les conduit auprès d'Afrûz, mais celui-ci n'est guère enchanté de cette rencontre. Les deux frères retournent alors au caravansérail.

Le chambellan révèle à l'Empereur la présence des frères d'Afrûz. Le monarque se fâche contre ce dernier.

Un jour, Afrûz qui voit l'Empereur de bonne humeur, profite de l'occasion et lui demande de lui accorder une faveur. L'Empereur lui reproche d'abord de ne lui avoir pas présenté ses frères qui l'ont toujours aidé. Le monarque lui demande ensuite ce qu'il veut. Afrûz répond qu'il voudrait être toujours son esclave. L'Empereur s'adresse au chambellan et dit: "Il veut peutêtre épouser Mi-Koy! Je vais lui expliquer la difficulté qu'il y a:

Sa mère est morte, il y a cinq ans, et j'ai donné alors ma parole à Mi-Koy qu'elle ne se marierait qu'avec l'homme de son choix. Si ce prince le désire, emmène-le auprès de ma fille".

Le chambellan de la Cour le conduit auprès de cette dernière, qui habite une maison très simple et très calme. Le prince constate que Mi-Koy est cent fois plus belle que son portrait. Elle l'incite à lui expliquer ce qu'il désire. Ce dernier raconte sa vie et lui demande sa main. La princesse lui dit à son tour que quand elle était âgée de 12 ans, elle avait plusieurs prétendants et que l'Empereur voulait aussi qu'elle épouse un prince riche et puissant, mais sa mère n'était pas d'accord, et disait qu'il était trop tôt pour la princesse de se marier. En mourant, la mère s'adressant à la princesse, lui dit: "Ma fille! je

dans d'autres versions. Les plus importantes sont les suivantes:

- 1 Le roi, père des princes régnait à Khâvarân (litt. l'Orient).
- 2 Les trois princes s'appellent Afrûz, Shahrûz et Behrûz.
- 3 Le père leur conseille de ne pas entrer dans la ville de "Negârestân" (lieu où se trouvent de belles peintures) parce qu'elle est maudite et rend malheureux tous ceux qui y viennent. "Sur une colline située loin de la ville, dit-il, il y a une citadelle qui s'appelle هوشريا Hûsh-robâ et chaque personne qui y entre perd tout ce qu'elle a. Plusieurs jeunes gens y sont allés et ont perdu leur trésor et ensuite leur vie. Mais on remarque que tous ceux qui se sont rendu à "Negârestân" ont été attirés et sont entrés dans cette citadelle, c'est pour cela qu'il ne faut pas y aller.
- 4 En voyageant ils arrivent un jour à une ville située dans une plaine verdoyante semée de parcs et de jardins et ayant des fortifications. Ils demandent le nom de la ville. On leur répond que c'est "Négârestân".

Les princes se souviennent des conseils de leur père, Afrûz dit alors: "C'est la ville interdite par notre père, mais elle est bien belle. Le destin nous y a conduit, que devous-nous faire maintenant? Behrûz répond:" Il faut obéir au père et retourner sans entrer dans laville." Shahrûz prend parole et dit: "Nous sommes venus jusqu'ici, il n'est pas mauvais d'aller jusqu'à la porte de la ville, d'y jeter un coup d'ocil et de revenir ensuite". Le frère aîné, reprenant la parole, dit: "Je ne pense pas que ce soit la ville dont notre père nous a entretenus. Celle dont il a parlé doit être en ruine, mais celle-ci est belle, peuplé et prospère. Je propose d'y entrer, et si c'est la ville dont notre père nous a parlé, nous n'irons pas à la citadelle Hûsh-robâ. Après une longue discussion ils se dirigent enfin vers la porte de la ville. Ils y entrent et voient partout de merveilleuses peintures et d'admirables dessins. Ils décident d'y rester quelques jours. Ils ressentent de la joie. Un jour, Afrûz dit à ses frères: "C'est une ville très agréable, la citadelle l'est peut-être aussi. Allonsy!" Les deux autres acceptent et demandent aux habitants de la ville l'endroit où elle se trouve. Mais tout le monde leur déconseille d'y aller, en racontant différentes histoires sur la citadelle. La curiosité des princes étant excitée, ils y vont. Ils l'aperçoivent entourée de hautes murailles en pierre et ayant des fortifications. Ils montent au sommet de la colline et descendent de leurs chevaux, mais ils voient la porte fermée. Ils sont donc obligés d'escalader les murs et d'entrer dans la citadelle. Il n'y a personne et la peur les saisit. Shahrûz et Behrûz proposent de retourner vers la ville, mais Afrûz dit: "Restez ici, j'y vais et je reviens immédiatement."

Il ouvre la porte et entre. Après quelques heures, comme Afrûz ne revient pas, Shahrûz dit à son frère: "Je pense qu'il lui est arrivé un accident, reste ici jusqu'à mon retour et si je ne reviens pas, ne nous suis pas, va chez notre

Source du récit. Mawlawî a tiré ce récit des "Maqâlât-e-Shains" (Propos de Shams-od-Dîn, le maître de Mawlawî). Shams a donné le résumé de ce récit avec quelques variantes et il continue l'histoire en ces termes: "Le roi de Chine ordonna de montrer aux princes le fossé rempli de têtes coupées. Il leur dit que le candidat qui n'apportera pas un object appartenant à la princesse sera tué. Le frère aîné prétend pouvoir l'apporter, mais il en est incapable et on le tue. Le deuxième est tué pour la même raison. Enfin le 3e frère se présente au roi. Ce dernier lui dit: "Si l'exemple de ce qui est arrivé aux autres ne peut te servir de leçon, songe au moins à ce que tes frères ont dû subir! "Le prince refuse de se retirer et il s'efforce beaucoup d'arriver au but. La nourrice de la princesse a pitié de lui et lui conseille de faire faire un taureau en or et de s'y cacher. Par ce subterfuge on le fait entrer dans le chateau de la princesse. Chaque nuit pendant que tous les habitants du chateau dorment, il sort de sa cachette, change de place des bougies et des recipients renfermant du vin. et dérange la chevelure de la princesse. Pendant le jour on remarque des traces, mais on ne trouve personne. Une nuit enfin, il s'empare du voile et de la bague de la princesse.

Beaucoup de Chinois décident de tuer le roi s'il met à mort le prince, mais ce dernier leur dit qu'il n'a plus rien à craindre car il est en possession de certains objets appartenant à la princesse. Le roi lui demande alors de les montrer. Le prince dit: "Je les ai apportés, mais il faut que toi et ton ministre veniez avec moi dans un lieu isolé du regard des autres". Pour cela ils entrent dans un salon privé et le prince leur montre le voile et la bague de la princesse.(1)

Ici prend fin le recit de Shams.

Dans un autre passage de cette oeuvre (2). Shams donne un resumé de ce récit et dans deux autres cudroits (3), il fait une allusion à cette même histoire. (4)

#### Autre version de ce récit.

M.F.M. SOBHI, qui est célèbre diseur contemporain de contes, a publié, grâce aux traditions orales, une autre version de ce récit sous le titre de درهوش (Citadelle qui fait perdre la tête) (Téhéran 1330 H.s.). On remarque dans cette dernière des citations qui ne se trouvent pas

<sup>1 -</sup> Maqâlât-e-Shams, manuscrit de Fâteh (Istambul) f. 19.

<sup>2 -</sup> ibid., f.26.

<sup>3 -</sup> Ibid., f.71 et 75.

<sup>4 -</sup> B. Forûzâfar, Ma'âkhedh-e Qesas va Tamthîlât-e Mathnawî, Téhérau, 1333, p.217-219.

de leur père. Mais c'est trop tard. Ils cherchent beaucoup à savoir qui a servi de modèle à ce tableau. Enfin, un shaykh leur dit que c'est le portrait de la princesse chinoise. Son père, le roi de Chine, aimant beaucoup sa fille, est très exclusif et pour cela il ne permet à personne de s'approcher d'elle.

Le Shaykh leur conseille d'éviter de faire une folie, mais les princes ne peuvent se calmer et après une longue discussion, c'est d'abord l'aîné qui décide de partir pour la Chine et il fait ses adieux à ses frères. Ces derniers lui déconseillent de faire le voyage, mais il ne veut rien entendre.

Pour ne pas se séparer, les deux autres frères l'accompagnent. L'aîné arrivé à la Cour de Chine va s'agenouiller devant le Roi. Le grand chambellan de la Cour le présente. Le monarque propose alors de lui donner quelques provinces de son royaume, mais il refuse et ne demande que de rester à la Cour. Le monarque lui accorde de plus en plus sa grâce. Le prince n'ose pas déclarer l'amour qu'il nourrit en secret pour la princesse. Ainsi il se consume de plus en plus et finit par mourir. Quant aux deux autres princes, le plus jeune est malade, tandis que le second se rend à la Cour pour assister aux funérailles de son frère. On le présente au roi qui lui prodigue ses faveurs et il devient un des courtisans de la Cour de Chine. Le monarque le forme au point de vue spirituel et mystique.

Un jour, le prince se demande pourquoi il doit obéir au roi. Ce dernier saisit sa pensée et en est très affligé. Le roi montre au prince que son comportement n'est pas juste. Ce dernier se repent mais en vain, et il meurt un an après. Le troisième frère était le plus paresseux mais il réussit malgré cela à atteindre son but.

Mawlawî finit là le récit, et en même temps le Mathnawî. Il ne dit pas comment se termine l'histoire.(1)

Le fils de Mawlawî, Bahâ'-od-Dîn Valad a ajouté un poème final au 6e volume du Mathnawî. Il dit au début: "Comme depuis longtemps mon père ne voulait pas continuer le Mathnawî, je dis: "Pourquoi ne dictes-tu plus de nouveaux vers? Pourquoi as-tu fermé la porte d'accès à la science Divine? (2). Le récit des princes n'est pas fini! . . . " Il me répondit qu'il ne dirait plus rien à personne jusqu'à la Résurcection. . . " (3)

<sup>1 -</sup> cf. The Mathnawi of Jalal-u'ddin Rûmi, edit. by R.A. Nicholson. Vol.V. London 1933, p. 477-555; Vol. VI (traduction anglaise). London 1934, p. 455-527.

<sup>2 -</sup> Il faut entendre par cela que d'après Bahâ'-od-Dîn Valad, Mawlawî est la porte d'accès à la Science inspirée par Dieu.

<sup>3 -</sup> cf. Mathnawî, édit. 'Alâ' od-Dawla. Téhéran, p.670; édit. Mirza Mahmûd. Téhéran; p.670.

recueilit les myriades de poèsies que Jalâl od-Dîn semait follement autour de lui.

Pour la composition de ses oeuvres, Mawlawî ne suivait que son inspiration, c'est pourquoi à nos yeux le prologue et l'épilogue du Mathnawî paraissent énigmatiques et mystérieux. Voici, d'après la tradition, comment fut composé le prologue.

Hosâm-od-Dîn sachant que les adeptes de Mawlawî se nourrissaient des ocuvres de deux poètes soufis, 'Attâr et Sanâ'îy, voulait suggérer à Mawlawî de composer un poème traitant des réalités mystiques et exposant en détail les préceptes du soufisme, afin d'en faire la lecture de base des disciples. Une nuit enfin, il trouva un moment favorable et demanda à son maître de composer un poème à la manière du Hâhî Nâma (Livre divin) de Sanâ'îy ou Mantiq-ot-taïr (langage des oiseaux) de 'Attâr. Suivant la tradition, Mawlawî tira alors de son turban un papier sur lequel étaient écrit les 18 premiers vers du Mathnawî et le donna à Hosâm-od-Dîn.

Ces célèbres vers qui forment le prologue du Mathnawî - la Chanson du Roseau - commencent ainsi:

"Prète l'oreille, écoute comment la flûte raconte l'histoire des séparations et comment elle se lamente!"

Mais c'est à l'analyse et à l'explication de l'épilogue que nous allons nous attacher ici.

L'Epilogue du Mathnawî:

#### LA CITADELLE MERVEILLEUSE

"Interdiction de s'approcher d'une certaine citadelle faite par un roi à ses fils qui avaient décidé de voyager."

Résumé du récit. Un roi a trois fils qui sont tous intelligents et braves. Ces derniers ayant décidé de voyager dans différents pays, viennent faire leurs adieux à leur père. Le roi leur dit: "Allez où il vous plaira, sauf à une citadelle qui s'appelle: Hûsh robâ (citadelle qui fait "perdre la tête"). Cette citadelle est dhât-os-sovar (c'est-à-dire elle est décorée de plusieurs peintures merveilleuses).

Pendant leur voyage, les fils suivent tous les conseils de leur père sauf celui relatif à la Citadelle. Cette interdiction les incite au contraire à se rendre à cette dernière.

La Citadelle a cinq portes donnant sur la mer et cinq autres du côté de la terre. Ils y entrent et voient des milliers de peintures sur les murs et en perdent la tête. Parmi ces peintures l'une est incontestablement la plus belle. C'est le portrait d'une jeune fille, et les trois princes tombent amoureux de cette dernière. Ils se repentent alors de n'avoir pas suivi les conseils

"Le monde n'est qu'apparence, Dieu seul est réalité, Dieu seul est Amour!"

Souvent il est difficile de suivre ses développements, à travers les paroles énigmatiques, les termes ambigus, les allusions mystiques, compréhensibles aux seuls initiés, car "comment expliquer l'Ami à celui qui n'est pas avec l'Ami?"

Jalâl-od-Dîn, conscient de ces hautes difficultés les définissait:

Le Mathnawî est destiné à des gens au coeur clair, à l'âme embrasée, à ces enivrés du vin mystique. Pour comprendre la plénitude de ses mystères, la profondeur de ses allégories et les obscurités de ses lumières, il faut une foi intense et une acuité d'esprit. Mais finalement l'amour sera encore le meilleur guide. L'amour mystique est cette flamme qui, lorsqu'elle s'elève, brûle tout: Dieu seul reste. (1)

On a souvent cité l'épisode de Moïse et du Pasteur, où l'auteur semble enseigner que la façon d'exprimer le sentiment religieux n'a point d'importance, que le sentiment seul est tout: "Que peuvent me faire les mots? dit Dieu à Moïse, c'est un coeur brûlant qu'il me faut; embrase les coeurs d'amour, et ne prends garde ensuite ni à la pensée, ni à l'expression."

Dans un morceau d'apparence panthéiste, le poète s'identifie avec toute la nature:" Je suis poussière du soleil; je suis la lueur du matin; je suis le souffle du soir, etc."

Jalâl-od-Dîn possède les qualités les plus diverses: la variété et l'originalité de l'image, de l'élévation et le pittoresque, la science et la familiarité, le sentiment et la pensée; la composition du Mathnawî est sans doute très décousue; les histoires se suivent sans ordre; les exemples des réflexions, qui à leur tour, en suggèrent d'autres, en sorte que les récits sont souvent interrompus par de longues digressions; mais ce désordre semble un effet de l'élan lyrique qui entraîne comme par bonds la pensée du poète et, quand le lecteur s'y abandonne, il ne déplait point. (2)

E. Browne a raison de dire (3):" His mystical Mathnawi deserves to rank amongst the great poems of all times."

## Le Prologue du Mathnawi.

Après la disparition de Shams, Mawlawî a concentré son pouvoir spirituel pour former son disciple favori, Hosâm-od-Dîn Celebi, qui peu à peu prit la place de Shams-od-Dîn dans le coeur de Mawlawî. C'est lui qui

<sup>1 -</sup> Myriam Harry, ibid. p. 148-150.

<sup>2 -</sup> cf. l'Encycl. de l'Islam: Djalâl al-Dîn Rûmî.

<sup>3 -</sup> Browne, A Literary History of Persia, Vol. II, p.515.

tes dons, je ne possède rien: que te reste-il donc à trouver en mon sein? Que dois-je donc faire,ô croyants? Je ne me connais pas moi-meme. Je ne suis ni chrétien, ni mazdéen, ni musulman, ni d'orient, ni d'occident, ni de la mer, ni de la terre, ni des cieux en rotation, ni des mines de la nature . . . Ma place est de n'en point avoir, mon signe est de n'en point montrer. Ne possédant âme ni corps, j'appartiens à l'Esprit suprême. Banissant la dualité, je n'ai plus vu qu'un univers. Lui! je le cherche et le connais; je le perçois et je l'appelle. Lui! c'est l'alpha, c'est l'oméga. Lui! l'évident et l'invisible. Je ne sais nul autre que lui, criant: "O lui!ô lui qui est". Le vin d'amour me rend ivre et j'oublie ce bas-monde et l'autre. L'extase et le ravissement, c'est là tout ce que je désire. Si je pus me passer de Toi, dans mon existence, un instant, je me repens d'avoir vecu depuis ce temps, depuis cette heure. Et s'il m'est donné quelque jour d'être un instant auprès de toi, j'aurai les mondes sous mes pieds; éperdament je danserai."

Le Mathnawî. - Le Mathnawî est un mélange des doctrines du soufisme combinées avec des paraboles, des allégories et des récits pseudo-historiques. Il est plein d'anecdotes, de symboles et de réflexions destinées à illustrer et à commenter la doctrine mystique.

Conçus sans plan,ni intention preconçus, inspirés par le mouvement du coeur et l'enthousiasme du moment, les plus beaux vers du Mathnawî jail-lissent, presque à l'insu du poète, l'exaltation et l'enivrement du tourbillon sacré, lorsque son âme, désentravée du corps, l'emportait vers l'empyrée:

"Débarrassé de ma personnalité, je me promène

Dans les extrêmes jouissances de la passion spirituelle".

Mais toute la vie du poète n'est-elle pas une promenade passionnée, une improvisation à double rimes?

Assis, debout, en marche, s'accordant à un tendre paysage, s'apitoyant sur une nichée de chiens, consolant un ruisscau souillé, au bain, chez le barbier pendant qu'on le massait ou qu'on lui posait des ventouses, son esprit transformait tout en rythmes, paraboles, souvenirs, anecdotes, commentaires coraniques, subtilités métaphysiques, secrets de l'au-delà, noyait tout dans un flot d'harmonie où soupirs et extases achèvent souvent le vers, ou font la liaison entre les paroles. Des milliers d'images étincelantes, des milliers de symboles voilés, tournent autour d'un petit nombre d'idées, semblable à une poignée de graines jetées au vent, qui disparaissent sous terre, renaissent avec plus d'éclat, s'épanouissent en gerbe de mélodie, aussitôt abandonnées par le poète, dont le génie fantaisiste reprend uneautre métaphore, une autre sonate germée depuis longtemps au fond do son coeur, surgit soudain et chante l'éternelle vérité:

## Je souhaite . . .

"Montre ton visage, car je souhaite voir en lui un jardin.

Ouvre tes lèvres, car je souhaite savourer du sucre.

Tu m'a dit par conqueterie: "Ne me fais plus de peine, va-t-en!"

Je souhaite que tu dises: "Ne me fais plus de peine."

Comme Jacob, je soupire et je souhaite voir le beau visage de Joseph.

Par Dieu, la ville sans toi me semble comme une prison;

Je souhaite me rendre à la montagne, au désert et être un errant.

Je suis désolé à cause de ces lâches compagnons,

Je souhaite accompagner le Lion de Dieu (1) et Rostam-e-Dastân, (2)

Mon âme est lasse de Pharaon et son injustice,

Je souhaite voir la lumière du visage de Moïse fils d'Amram.

Je suis plus éloquent que le rossignol, mais à cause de la jalousie du peuple,

Je souhaite entendre le tumulte et les cris des personnes ivres.

Je suis plus éloquent que le rossignol, mais a cause de la jalousie du peuple, ma bouche est cousue;

Mais je souhaite parler haut.

Hier, le Shaikh, une lampe à la main, tournait autour de la ville,

Et disait: "Je suis ennuyé à cause des démons et des bêtes:

Je souhaite rencontrer l'Homme."

On lui dit: "Nous l'avons cherché, et on ne peut pas le trouver;

Le Shaikh répondit: "J'aspire à ce que l'on ne peut trouver!" (3)

(C'est une allusion à la recherche de Diogène rattachée aussi à Jonayd Baghdadî, le grand mystique).

Et maintenant un autre poème du Dîwân traduit par le professeur Henri Massé. (4)

"Parmi tout l'univers, mon seul élu, c'est toi! Pennettras-tu que je m'asseoie dans le chagrin? Tu tiens mon coeur, comme un calame dans ta main. C'est par toi que je suis dans la peine ou la joie. Hors de ce que tu veux, que pourrai-je vouloir? Si tu ne l'a montré, quoi donc saurais-je voir? De moi tu fais sortir ou l'épine ou la rose; ou bien j'arrache l'une, ou je respire l'autre. Au curier d'ici-bas, c'est toi qui tient mon coeur: qu'y suis-je donc? Que vaut ma haine ou mon amour? Toi qui fus tout d'abord, qui survivras à tout, rends ma fin préférable à mon commencement. Si tu te tiens caché, je suis un mécréant, mais si tu m'apparais, je redeviens croyant. En dehors de

<sup>1 -</sup> C. à d. 'Ali b. Abî-Taleb.

<sup>2 -</sup> Le héros des légendes iraniennes.

<sup>3 -</sup> Kolliyât-e Shams, édition de Forûzânfar, vol.I. Téhéran 1336 H.s., p.255.

<sup>4 -</sup> H. Massé, Anthologie persane.

- 5) Maktûbât. Maktûbât contient les letters de Mawlawî adressées à différentes personnes. Le texte en a également été établi par Ahmed Ramzi et publié à Ankara en 1937.
- 6) Mathnawî. Poème en six volumes, contenant 25632 vers. Ces vers sont toujours des distiques dont les hémistiches riment entre eux, appelées en persan "Mathnawî" et en arabe Muzdavaj. Le Mathnawî fut imprimé plusieurs fois en Iran et aux Indes. Mais la seule édition critique est celle qui a été donnée par l'iranisant anglais Reynold A. Nicholson, avec une traduction et des commentaires en anglais et des index. (Gibb Memorial Series).

Sa doctrine. C'est la doctrine mystique exprimée avec une ardeur passionnée.

De même que chez les autres écrivains traitant du Soufisme, on trouve dans les oeuvres de Mawlawi, beaucoup d'idées néoplatoniciennes; d'autres sont voisines de celles des mystiques chrétiens; quelques-unes ont un tour très hardi que la forme poétique fait excuser. Comme exemple de ces dernières on peut noter cette pensée, assez délicate en théodicée, que la mal même concourt à la glorification de Dieu, qu'il participe à sa perfection: un peintre qui veut représenter le laid est habile s'il le rend d'une façon hideuse. "Le lait dit: O Roi, créateur du laid! Tu est puissant aussi bien dans le laid qu'on méprise". (1)

Le Dîwân.Les oeuvres les plus importantes de Mawlawî sont le Dîwân et le Mathnawî, qui contiennent les doctrines du poète mystique.

Dans le Dîwân, les ghazals (poèmes lyriques et mystiques) de Jalâlod-Dîn décrivent res émotions et ses extases.

C'est après la disparition de Shams-od-Dîn Tabrîzî, que Mawlânâ se livre à la danse mystique. Lorsqu'il tourne en orbes vertigineux, les vers jail-lissent de son coeur, brûlants et enivrés, évoquant tous l'image de l'Ami,se terminant par son nom ensoleillé, apposé comme un sceau d'amour, comme un baiser mystique, en conclusion de chaque poème, au terme de chaque extase.

Ainsi prend naissance le Dîwân, son titre de gloire éternelle. Dans le rythme le plus aérien avec les plus étincelantes couleurs, passion humaine et tendresse s'embrassent si étroitement que selon le mot de Maurice Barrès "la même strophe damnera le pécheur et ravira le saint. (2).

Voici la traduction d'un des poèmes du Dîwân:

<sup>1 -</sup> cf. L'Encycle, de l'Islam: Djalâl al-Dîn Rûmî,

<sup>2 -</sup> Myriam Harry, Djalaleddine Roumi, 1947, p. 121.

hammad b.'Alî b.Malek-dâd Tabrîzî, designé communement sous le nom de Shams-eTabrîzî. Celui-ci, au cours de ses pérégriations, vint à Koniya en 642 H./1244-45. Il y vit Jalâl-od-Dîn, agé alors de 35 ans, sur qui il exerça une influence considérable. Mawlawî reconnut ce qu'il devait à ce maître en lui dédiant une grande partie de ses oeuvres. A la suite de cette rencontre, il abandonna l'étude des sciences pour se vouer complétement à la mystique. Il fonda l'Ordre des Mawlawîs ou Derwiches danseurs (vulgairement "tourneurs"). Il donna, dans les cérémonies de cet ordre, une place considérable à la musique. Il mourut à Koniya en 672 H./1273.

Son tombeau se trouve dans le couvent qu'il a fondé.

L'ordre Mawlawyia avait toujours - jusqu' à l'établissement du nouveau régime - à sa tête un des descendants de Jalâl-od-Dîn qui résidait à Koniya; on l'appelait le "Celebi".

Ses oeuvres. 1) Le Dîwân, souvent cité sous le titre de Kolliyât-e Shams attribué à Shams-e Tabrîzî, le Maître de Mawlawi. Ce dîwân contient à peu près 45 mille vers. On l'a imprimé aux Indes (Lucknow) en 1335 H./1917 et on a reimprimé cet ouvrage à Téhéran en 1336 H. Un recueil des morceaux choisis de ces poèmes a été publié par R.A. Nicholson, (1) Récemment le professeur Forûzânfar, de l'Université de Téhéran, a publié deux volumes de ce diwân, corrigé d'après 13 manuscrits se trouvant dans différents pays, et c'est la première édition critique de cette oeuvre.

2) Robâ'iyât (les quatrains). - Cette oeuvre a été imprimée à Istanbul en 1312 H.l., et contient 1659 quatrains ou 3317 vers. Une partie des quatrains est certainement de Jalâl-od-dîn, mais on peut douter de l'attribution du reste.

Le sens et le sujet de ces quatrains sont conformes aux autres oeuvres de Mawlânâ, mais en général les quatrains n'ont pas la même valeur que ces dernières (2).

- 3) عَلَى مَافِيهُ Fîhi mâ fîh. Ouvrage en prose intitulé Fîhi mâ fîh "Contenant ce qu'il contient", à savoir des traités mystiques en prose, qui sont comme des entretiens destinés aux adeptes. Ce livre a été publié aux Indes à l'Imprimerie A'zam Kada en 1928. Il a été publié une autre fois à Téhéran en 1334 H.l. L'édition critique de ce livre a été dernièrement publiée par le prof. Forûzânfar à Téhéran en 1330 H.s.
- 4) Majâles-e Sab'a. Ce livre contient "Sept conférences" de Mawlawî. Le texte en a été établi par Ahmed Ramzi et édité à Ankara en 1355 H, l,

<sup>1 -</sup> R.A. Nicholson, Selected poems from the Divan-i Shams-i Tabrizi. Cambridge 1952.

<sup>2 -</sup> Forûzânfar, Mawlânâ, p.165.

## Jalâl-od-Dîn Mawlawî et son Oeuvre

Conférence donnée à la Faculté des Lettres de l'Université de Paris (Sorbonne) en Mai 1958, par M. Mohammad MO'IN, Professeur à la Faculté des Lettres de l'Université de Téhéran.

Jalâl-od-Dîn Mohammad Balkhî Rûmî, comu sous Jes surnoms honorifiques de "Mawlânâ" et "Mawlawî", était le fils de Bahâ'-od-Dîn Valad Mahammad b. Hossein Khatîbî, Bahâ'-od-Dîn et son père étaient au nombre des grands savants de leur temps. Jalâl-od-Dîn naquit à Balkh en 604 de l'hégire (1207). Sa famille était alliée à la famille royale du Khwârazm. Malgré cela, le roi Alâ'-od-Dîn Mohammad Khwârazm-Shah (596-617) H./1199-220) étant jaloux de l'influence et du pouvoir spirituel de Bahâ'od-Dîn l'obligea à quitter Balkh (1212). Jalâl-od-Dîn, alors agé de 5 ans, accompagna son père. Ils allèrent à Nishâpûr et Jalâl-od-Dîn fut presenté au vieux poète mystique Farîd-od-Dîn'Attâr; celui-ci, selon la tradition, aurait pressenti sa grandeur et lui aurait donné son Asrâr-Nâma (Livre des Secrets). Bahâ'-od-Dîn continua à voyager, emmenant toujours le jeune Jalâl-od-Dîn, visita Baghdad, La Mekke, Damas, Malatya, Arzanjân, Larenda, et se fixa enfin à Konya vers 623-625 H. (1226-1227), où il trouva un protecteur en la personne du prince Seldjûkide 'Alâ'od-Dîn Kaikobad. Il y fut nommé professeur. A sa mort, survenue en 628 (1230), Jalâl-oddîn lui succéda dans sa chaire, et il ne quitta plus guère Konya que pour un court voyage.

Pendant cette période, Jalâl-od-Dîn fut un des disciples mystiques de Borhân-od-Dîn Mohaqqeq Termadhî, et après sa mort en 628/1249-41, Mawlawî s'occupa de l'enseignement pendant cinq ans.

Le fait qui parait avoir été capital dans sa vie intellectuelle et morale, est sa rencontre avec le grand Sûfî Shams-od-Dîn (Soleil de la Religion) Mo-

Par la suite, Tabas et sa région devinrent un des centres ismaèliens, que l'on désignait aussi sous le nom de Batiniens. Il en était de même pour l'un et Gunabad etc.....

Selon Ibn al-Athir, Tabas fut reprise aux Ismaèliens en l'année 494 par un amir obéissant aux ordres et directives de Sandjar, le Saldjuk. A l'époque des Timurides nous la retrouvons sous l'obédience de Hussain Baikara. Les Uzbeks attaquèrent Tabas et elle fut même dévastée par ces hommes durant le règne de Shah Abbas. La dynastie des Safavides règnant au seizième et jusqu'au premier quart du dix-huitième siècle de l'ère chrétienne, ayant fait du shiisme la religion de l'Etat iranien, ces princes firent construire de nombreux caravansérails afin de faciliter le pélerinage à Mashhed. Des citernes nombreuses existaient déjà sur les differentes routes des caravanes, sillomant les pistes de leurs petites coupoles.

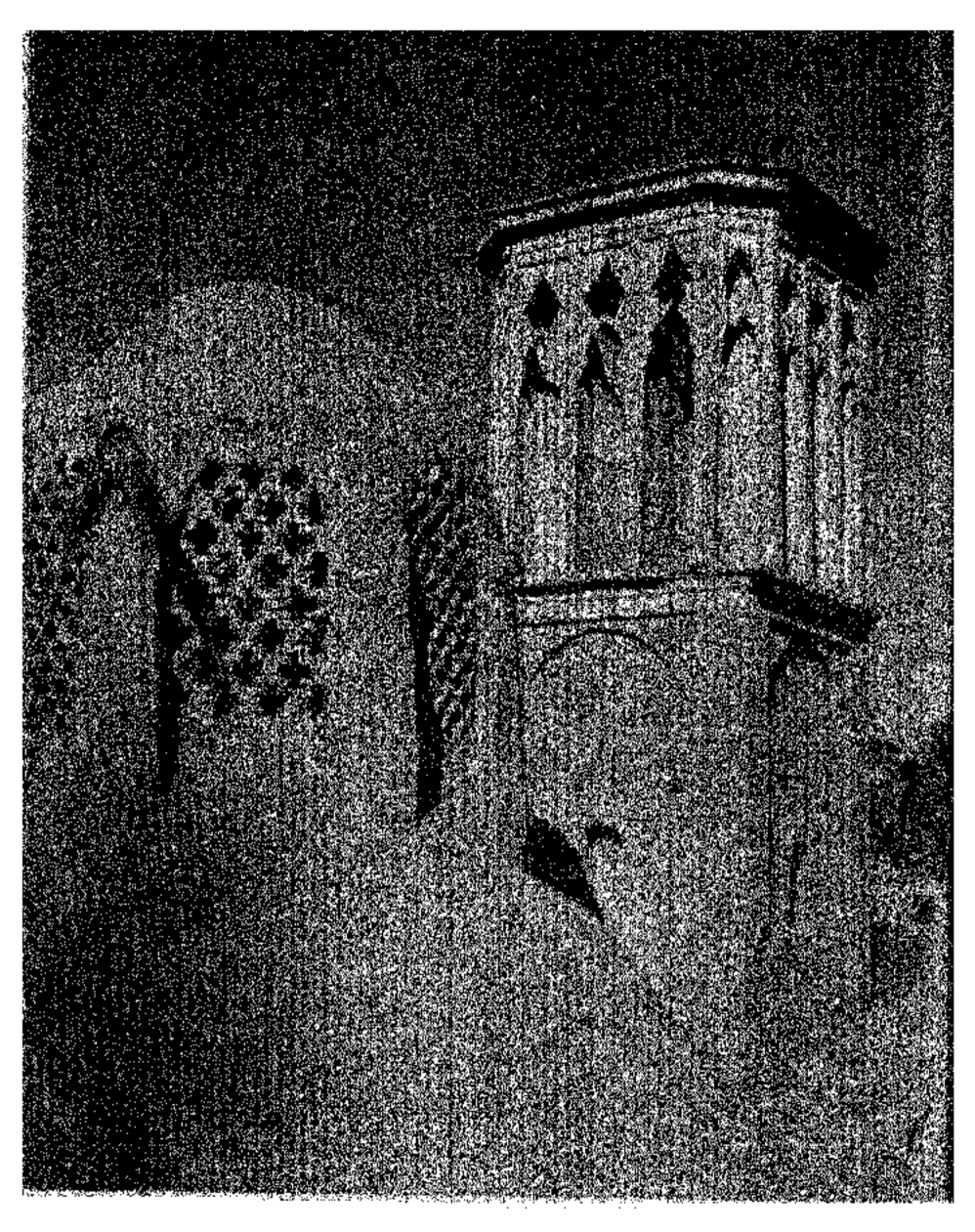
Il faut attendre la fin du XVIII ème siècle pour que Tabas trouvât de réels protecteurs et gouverneurs. La famille des Shaibani, de la tribu des Zangèui, habitait une région non éloignée de Tabas; ils s'installèrent à Tabas et s'y créèrent une principauté.

L'un d'entre eux, Hassan Khan, transforma la ville et fit un essai d'urbanisme surprenant à constater dans une région aussi reculée. Il entoura la ville d'une enceinte quadrilatérale fortifiée qu'il fit traverser par une avenue couverte, consacrée aux bazars. Devant l'entrée principale de cette avenue fut créée une place carrée où s'onvraient d'importantes citernes et des bains. Une large avenue plantée d'arbres de chaque côté amenait et amène encore à un très beau jardin, le jardin Gulshan, planté d'arbres, principalement des palmiers et des orangers. Un grand bassin s'agrémente de nombreux jets d'eau qui envoient le précieux liquide en hommage vers le ciel. Il faut connaître l'Orient, et principalement l'Asie Centrale, pour savoir ce que représente un jardin dans ces régions.

C'est à la fois un délassement pour l'esprit, une douceur pour l'âme, un repos pour le corps, un abri contre la chaleur accablante. Partout le désert miroite, le sable hostile guette le moment où les vents desséchants de l'Asie Centrale s'empareront du jardin, se jetteront en conquérants sur les cultures difficilement entretenues, les rendront de nouveau semblables au désert environnant. Mais pour quelques instants tout est paix, fraic eur, douceur de vivre. Tabas, un jour de printemps, représente une image de la félicité.

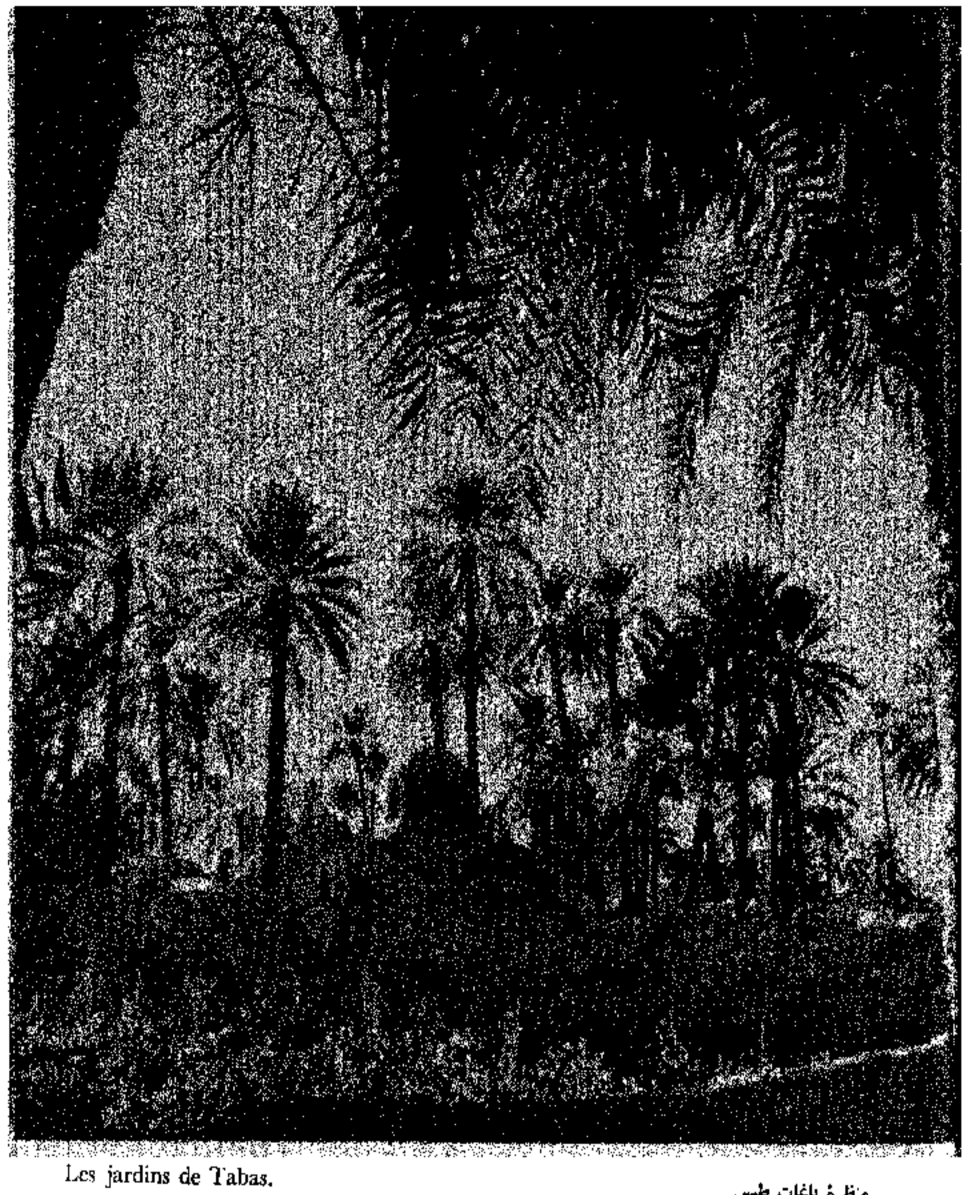
Silencieuse, blanche, odorante du parfum de ses roses et de ses orangers, agréablement étonnée du bruit de ses eaux vives, elle oublie les difficultés des lendemains possibles pour jouir du moment, de l'heure qui s'éccule, et s'engourdit dans l'harmonie du chant de ses rossignols.

Y. A. GODARD

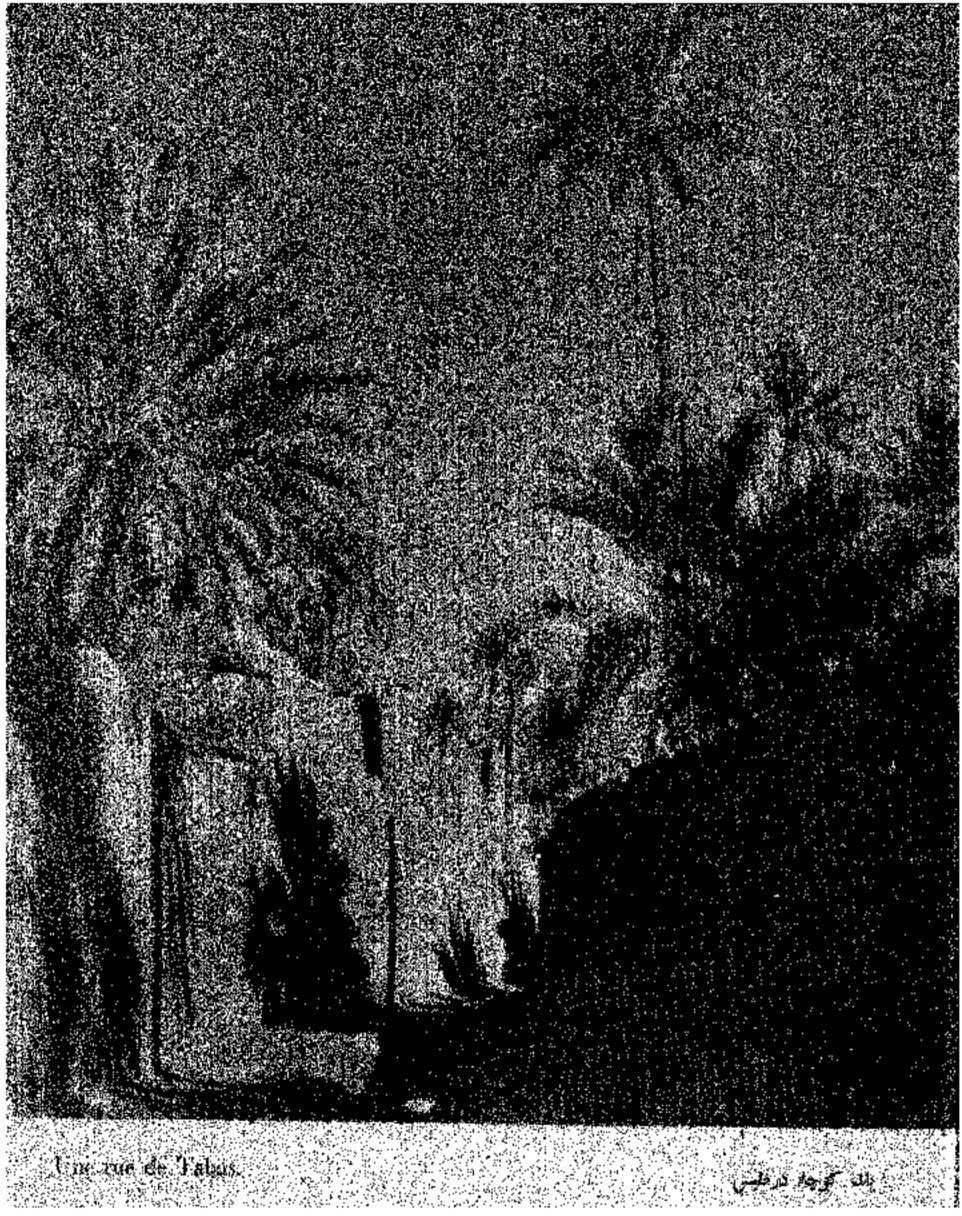


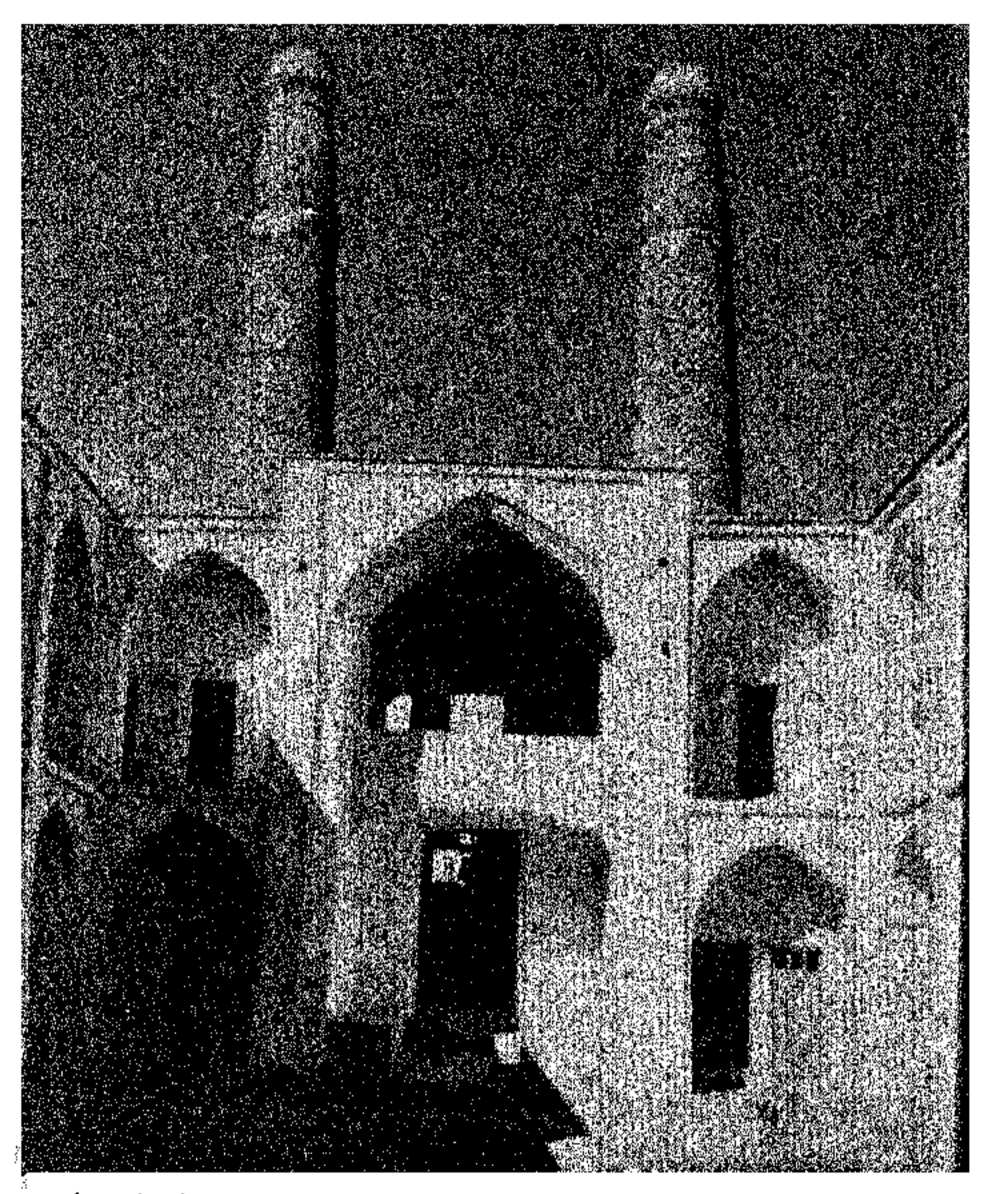
Un badguir de Tabas.

بادگیر طبس



منظرة باغات طبس





La medressé de Tabas

مدرسة دومنار طبس

Elle me parut ce qu'elle est, secrète, isolée dans ses déserts, une étonnante réussite, un don du ciel associé à l'industrie et au courage humains. Les eaux claires s'élançant, grâce à de beaux jets d'eau, au milieu de palmiers, d'orangers, arrosant en même temps des arbres dont les essences, bien connues des pays méditerranéens, m'apparurent comme un miracle.

Je vouai une grande reconnaissance sympathique et admirative à Hassan Khan, de la famille des Shaibani, qui, au début du dix-neuvième siècle, fit un effort d'urbanisme qui apparaît totalement inattendu pour l'époque et le lieu. Il est vrai que les aménagements d'Ispahan avaient déjà deux siècles d'âge, donc d'exemple. Je n'ai jamais eu le loisir de rechercher des renseignements sur cet Hassan Khan et quelles furent ses vertus en dehors de celles qu'il montra dans l'amènagement du plan général de Tabas, éxécuté au début du dix-neuvième siècle. J'espère que les lecteurs de cette revue combleront cette lacune. Certaines revues et certains journaux français publient un «courrier des lecteurs», ceux-ci ajoutant souvent des détails instructifs, corrigeant des erreurs, collaborant à l'ocuvre commune: Mieux savoir, mieux connaître.

L'existence de Tabas, située au milieu du Lut, peut avoir apparu dans le passé comme problématique et incertaine. Cependant elle fut depuis les temps les plus lointains reliée au monde par des pistes de caravane venant de Kerman, Yazd, Ispahan . . . . Elle se composait à l'origine de deux villes, d'où est venue la forme du duel arabe employé pour la désigner: Tabassain . . . . . De célèbres temples du feu y existaient à l'époque parthe. La Tabas actuelle a été fondée par Abd Allah, fils de Amr, sous le califat de Othman. Les géographes Istakhri et Mukaddasi en ont laissé des descriptions datant du quatrième siècle de l'Hégire.

Tabas, dit Istakhri, est une ville plus peuplée que Kain; ses maisons sont en terre, elle est fortifiée mais n'a pas de citadelle. Son climat est chaud, ses jardins produisent beaucoup de dattes, l'eau y est apportée par des canaux à ciel ouvert. Des bains chauds y étaient organisés et bien tenus. Ceci en 444 de l'Hégire, correspondant à 1052 de l'ère chrétienne.

Au moment de la conquête saldjukide, Tabas fut visitée par Nassir-é Khosrau, le célèbre voyageur et écrivain qui en laissa une description détail-lée. Il y parle d'un amir s'appelant Guileki b. Mohammed. Selon l'écrivain, la paix et la sécurité règnaient dans la ville alors qu'à l'époque précédente, celle des Princes de la dynastie des Bouyides, il y avait eu dans cette région des désordres causés par les brigandages de tribus qui détroussaient les voyageurs. Grâce à l'excellence de la police de l'Amir Guileki, il ne se commet à Tabas ni vol, ni assassinat, Nassir-é Khosrau, ajoute: «Je n'ai vu la justice observée dans aucun pays arabe mieux qu'à Tabas.»

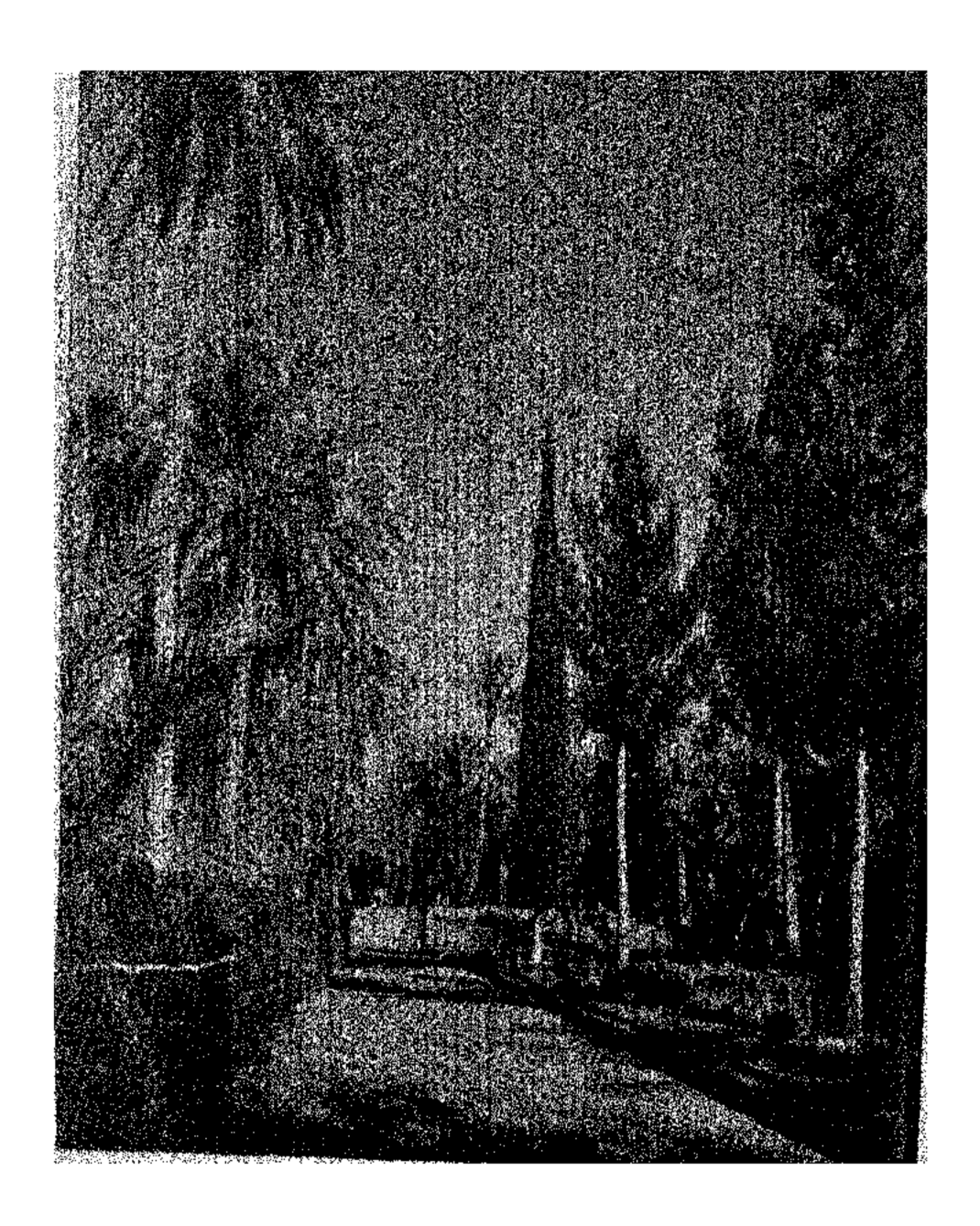
# Tabas

Tabas, dénommée aussi Gulshan, fait partie de la province du Khorassan. Les Arabes l'ont pendant longtemps appelée "la porte du Khorassan" parce que, sous le règne du calife Othman, les Musulmans s'en emparèrent avant d'entrer dans cette contrée.

Pour qui y arrive, ayant traversé le Lut, ce désert cruel et sombre, Tabas paraît idéalement fraiche, reposante et accueillante, qui layant habitée quelques jours, doit s'en éloigner, songeant au long parcours de près de quatre cents kilomètres qui la sépare de Yazd, a grande peine à la quitter; le channe que dégage le séjour de Tabas est d'autant plus sensible qu'il est inattendu. Pour ma part, c'est ainsi que je le perçus, n'ayant sur Tabas que les quelques renseignements historiques glanés ici ou là, et que ce petit article fera connaître au lecteur de cette revue.

L'amour et l'enthousiasme sont parfois nuisibles à la cause servie. Peu avant l'époque atomique, Tabas fut visitée par un érudit et artiste qui en devint si enthousiaste que, par la suite, il ne put s'empêcher d'en parler d'une manière que j'oserai qualifier de dithyrambique; il voulut communiquer son goût à des voyageurs en mal de nouveautés qui en revinrent souvent quelque peu déçus. La piste a été aménagée, le parcours se fait aisément en quatorze heures. Lorsque je le fis pour ma part, ce voyage avait tout le caractère d'une expédition. Il est vrai qu'il y a vingt cinq années d'écoulées; on devait coucher deux fois en cours de route dans des logis précaires. L'arrivée à Tabas, le passage de la porte du Khorassan, avait done un attrait tout particulier car il terminait une épreuve dont les données étaient encore problématiques.

Je trouvai Tabas délicieuse, ses jardins, un rêve; je la découvrais.



Le jardin «Golchan» à Tabas.

باغ كلشن طبس